

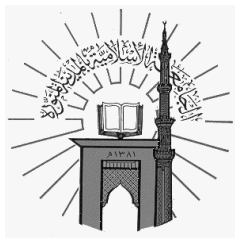
www.iu.edu.sa

सऊदी अरब  
उच्च शिक्षा मंत्रालय  
इस्लामिक विश्वविद्यालय  
(मदीना मुनव्वरा)  
वैज्ञानिक अनुसंधान संस्था  
अनुवाद भाग

# ईमान के अरकान

हिन्दी अनुवाद

सईद अहमद हयात मुशर्रफी



www.iu.edu.sa

الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة

وزارة التعليم العالي

الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة

جامعة الحديث العلمي

موقع الترجمة

# أركان الإيمان

ترجمه باللغة الهندية

سعید احمد حیاۃ المشرّفی الہندی

## दौ शब्द

الحمد لله والصلوة والسلام على من لا نبي بعده، نبينا محمد بن عبد الله، صلى الله عليه وسلم، وبعد :

इस्लामी शिक्षाओं के प्रचार और प्रसार का, इस्लाम की हकीकत और वास्तविकता को बयान करने, धर्म के अरकान अथवा स्तम्भों को मजबूत और ठोस बनाने, तथा उम्मत को प्रगति के पथ पर लाने में महान् प्रभाव रहा है। यही वह पवित्र लक्ष्य और उद्देश्य है जिस की प्राप्ति के लिये इस्लामिक विश्वविद्यालय, निमंत्रण एवं शिक्षा (दावत व तबलीग़) के द्वारा प्रयत्न कर रही है। इसी लक्ष्य की प्राप्ति में भाग लेते हुये, विश्वविद्यालय के «वैज्ञानिक अनुसंधान संस्था» ने बहुत सारे बाम़क्सद वैज्ञानिक प्रोजेक्ट की तैयारी तथा योजना बनाने का काम आरम्भ किया है।

इसी में से एक काम इस्लाम तथा उसके गुणों के विषय में ठोस अनुसंधान अथवा किताब तैयार करना, और उसका प्रसार करना है। इस का उद्देश्य यह है कि इस्लामी समुदाय और समाज के लोगों को, इस्लाम तथा उसके अकीदा और कानून (अर्थात् आस्था और शास्त्र) के विषय में सत्य और ठोस जानकारी दी जाये।

(ईमान के अरकान) के बारे में यह किताब भी «संस्था» की वैज्ञानिक योजनाओं का एक अंश है। «संस्था» ने, विश्वविद्यालय के कुछ अध्यापकों से इस विषय में लिखने के लिये अनुरोध किया। फिर जो कुछ उन्होंने लिखा, «संस्था» ने

उसको अपनी «वैज्ञानिक कमेटी» को सोंप दिया। ताकि वह उसका संशोधन करे, और किसी भी प्रकार की कमी को पूरा करके, तथा वैज्ञानिक प्रसंगों को कुरआन व हदीस के प्रमाणों और तर्कों से जोड़ कर, उसको उचित रूप में निकाल सके।

इस किताब अथवा अनुसंधान के द्वारा, «संस्था» की यह लालस और आंकांक्षा है कि इस्लामी विश्व के लोग, लाभदायक दीनी व धार्मिक शिक्षा प्राप्त कर सकें। इसी लिये उस ने इसका अनुवाद दुनिया की अनैक भाषाओं में करके प्रसार किया है। और उसको इन्टरनेट (Internet) पर उतारा है।

हमारी अल्लाह तमाला से, सऊदी अरब की सरकार के लिये दुआ है कि वह, इस्लाम की सेवा, और उसके प्रचार व प्रसार, तथा उसकी रक्षा करने में, जो महान कोशिश और प्रयत्न कर रही है, इसी प्रकार इस विश्वविद्यालय को उस की तरफ से जो सहायता और संरक्षण हासिल और प्राप्त है, उस पर अल्लाह तमाला इस सरकार को अच्छा और पूरा पूरा पुण्य और बदला दे।

हम यह भी दुआ करते हैं कि अल्लाह तमाला, लोगों को इस किताब के द्वारा लाभ पहुँचाये। और -अपनी कृपा और अनुकंपा से- «संस्था» के शैष वैज्ञानिक योजनाओं को पूरा करने की तौफीक दे!

इसी प्रकार हमारी यह भी दुआ है कि अल्लाह तमाला हमें उन चीजों के करने की तौफीक दे जिनको वह पसँद फ़रमाता, और जिन से प्रसन्न तथा खुश होता है। और हमें हिदायत (अर्थात् सीधे और सत्य रास्ता) की तरफ़ दावत अथवा निमंत्रण देने वाला, तथा हक़ का सहायक बनाये।

वैज्ञानिक अनुसंधान संस्था

## बिस्मिल्लाहिर्रहमानिर्रहीम

ईमान के छः अरकान (अर्थात् स्तम्भ) हैं, जो निम्नलिखित हैं:

- अल्लाह तग़ाला पर ईमान लाना।
  - अल्लाह तग़ाला के फ़रिश्तों पर ईमान लाना।
  - अल्लाह तग़ाला की किताबों पर ईमान लाना।
  - अल्लाह तग़ाला के रसूलों पर ईमान लाना।
  - आखिरत (क्यामत अथवा प्रलय) के दिन पर ईमान लाना।
  - अच्छी-बुरी क़िस्मत(भाग्य) पर ईमान लाना।
- अल्लाह तग़ाला का फ़रमान है:

﴿وَلِكُنَّ الْبَرُّ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكَتَبِ  
وَالنَّبِيِّنَ﴾ (البقرة ١٧٧)

अनुवादः «लैकिन भलाई यह है कि मनुष्य, अल्लाह पर, आखिरत (प्रलोक) के दिन पर, फ़रिश्तों पर, (आसमानी) किताबों पर, तथा नवियों पर ईमान रखें।» (वक़रः, आयतः 177)

अल्लाह तग़ाला का और फ़रमान है:

﴿ءَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّهُمْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ  
وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا تُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ﴾ (البقرة ٢٨٥)

अनुवादः «रसूल उस चीज़ पर ईमान ले आये जो उनकी ओर अल्लाह तआला की तरफ से उतारी गयी, और मुसलमान भी ईमान ले आये। वह सब अल्लाह तआला और उसके फ़रिश्तों और उसकी किताबों तथा उसके रसूलों पर ईमान लाये। (वह कहते हैं): हम उसके रसूलों में से किसी के बीच मतभेद नहीं करते।» (बक़रः, आयतः 285)

अल्लाह तआला का और फ़रमान है:

﴿ إِنَّ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ ﴾ (القمر ٤٩)

अनुवादः «हम ने हर चीज़ को एक ख़ास अनुमान के साथ पैदा किया है।» (क़मर, आयतः 49)

और नबी (سَلَّمَ) का फ़रमान है:  
(إِيمَانٌ أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكِتَابِهِ وَرَسُولِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَتُؤْمِنُ بِالْقَدْرِ  
خَيْرٌ وَشَرٌّ) [رواه مسلم]

अनुवादः ईमान का अर्थ यह है कि तुम, अल्लाह पर, उसके फ़रिश्तों , उसकी किताबों , उसके रसूलों, आखिरत (क़्यामत) के दिन तथा अच्छी-बुरी क़िस्मत (भाग्य) पर ईमान रखो।) (सहीह मुस्लिम)

### ✿ "ईमान" की परिभाषा:

"ईमान", नाम है "ज़बान से कहने, दिल से मानने, और (उसके अनुसार) हाथ-पैर आदि द्वारा से (नैक) काम करने का"।  
(ईमान) फ़रमाँबरदारी से बढ़ता और बुराई करने से घटता है। अल्लाह तआला ने फ़रमाया है:

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيهِتْ عَلَيْهِمْ أَيْمَنُهُ زَادَهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۚ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ۚ أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا هُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ۚ ۲﴾  
 (الأنفال - ۲)

**अनुवादः** «बस ईमान वाले ही ऐसे होते हैं कि, जब अल्लाह तभ्राला का बयान (वर्णन) होता है, तो उनके दिल डर से काँप जाते हैं। और जब उसकी आयतें उन पर पढ़ी जाती हैं, तो यह उनके ईमान को बढ़ा देती है। और वह केवल अपने रब (पालनहार) पर ही भरोसा करते हैं। वह नमाज़ पढ़ते हैं। और हमारी दी हुई रोज़ी में से ख़र्च करते हैं। यही लोग सच्चे मुमिन हैं। उनके लिये उनके रब के पास बड़े मर्तबे और बख़िशाश तथा सम्मान की रोज़ी है।» (अनफाल, आयातः 2-4)

अल्लाह तभ्राला का और फ़रमान है:

﴿ وَمَنْ يَكُفُرْ بِاللَّهِ وَمَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا ۚ ۱۳۶﴾  
 (النساء ۱۳۶)

**अनुवादः** «और जो व्यक्ति अल्लाह तभ्राला, उसके फ़रिश्तों, उसकी किताबों, उसके रसूलों को न माने तो वह बहुत बड़ा गुमराह आदमी है।» (निसा, आयतः 136)

ईमान, ज़बान के द्वारा भी होता है। जैसे: जिक करना, दुआ करना, अच्छी बातों का हुक्म, तथा बुरी बातों से रोकना, और कुरआन पढ़ना आदि०००।

और ईमान दिल के द्वारा भी होता है, जैसे: अल्लाह तभ्राला का अपनी [उलूहिय्यत] (माबूद होने) और [रुबूबिय्यत] (पालनहार होने) तथा अपने नाम और सिफात (गुण तथा विशेषता) में अकेले होने का यकीन और विश्वास रखना। और इसी प्रकार इस बात का विश्वास रखना कि इबादत और उपासना तथा वह नीति और उद्देश्य जो इस में आते हैं, वह केवल अल्लाह के लिये वाजिब हैं।

इसी प्रकार ईमान के अन्दर दिल के कार्य भी दाखिल हैं। जैसे: अल्लाह की मुहब्बत, उस से खौफ़ तथा डर, तौबा और भरोसा आदि...।

इसी तरह उस में जवारिह (यानी इंद्रियाँ, अर्थात्: हाथ-पैर, आँख, ज़बान...आदि) के कार्य भी दाखिल हैं। जैसे: नमाज़, रोज़ा (वृत), हज्ज, ज़कात एवं अल्लाह के रास्ते में जिहाद करना, तथा ज्ञान प्राप्त करना इत्यादि।

अल्लाह तभ्राला का फ़रमान है:

﴿وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ إِيمَانُهُ رَأَدْهُمْ إِيمَانًا﴾ (الأنفال ٢)

**अनुवादः** «जब उन पर अल्लाह की आयतें पढ़ी जाती हैं, तो वह उनके ईमान को और बढ़ा देती हैं।» (अनफ़ाल, आयत: 2)

अल्लाह तभ्राला का और फ़रमान है:

﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيزِدُ اُدُواً إِيمَانًا مَعَ إِيمَانِهِمْ﴾ (الفتح: الآية ٤)

**अनुवादः** «वही है जिस ने मुसलमानों के दिल में शांति डाली, ताकि वह अपने ईमान में और बढ़ जायें।» (फतह, आयत: 4)

जैसे-जैसे बन्दे की फ़रमाँबरदारियाँ बढ़ती हैं, वैसे-वैसे उसका ईमान भी बढ़ता है। और जैसे- जैसे उसकी

नाफ़रमानियाँ बढ़ती हैं, वैसे-वैसे उसका ईमान भी कम होता चला जाता है।

इसी प्रकार ईमान पर बुरे काम भी प्रभाव डालते हैं। अगर वह बुरा काम "महा शिर्क" या "महा कुफ" है तो वह ईमान को जड़ से ही तोड़ फेंकता है। और अगर उस से कम बुरा काम है तो वह उसी हिसाब से ईमान पर प्रभाव डालता है। अथवा ईमान को कमज़ोर, और उसके रौशन चैहरे को गदला कर देता है। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ - وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ﴾

(النساء: الآية ٤٨)

**अनुवाद:** «अल्लाह तमाला शिर्क को क्षमा नहीं कर सकता, उसके अतिरिक्त (गुनाहों) को, जिसके लिये चाहे बख़्श सकता है।» (निसा, आयत: 48)

अल्लाह तमाला का और फ़रमान है:

﴿تَحَلَّفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةُ الْكُفَرِ وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلَامِهِمْ﴾ (التوبه: الآية ٧٤)

**अनुवाद:** «यह अल्लाह की क़सम (सौगन्ध) खाकर कहते हैं, कि उन्होंने नहीं कहा, हालाँकि उन्होंने कुफ वाली बात कही है, और इस्लाम ले आने के बाद वह दौबारा काफ़िर हो चुके हैं।» (तौबः, आयत: 74)

और नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) का फ़रमान है:  
لَا يَزِنِي الزَّانِي حِينَ يَزِنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلَا يَسْرِقِ السَّارِقَ حِينَ يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلَا يَشْرِبِ الْخَمْرَ حِينَ يَشْرِبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ [متفق علیه]

**अनुवादः** (जब ज़िनाकार (बलात्कार करने वाला) ज़िना करता है तो वह मुमिन नहीं होता, और जब चौर चौरी करता है, तो वह मुमिन नहीं होता, इसी प्रकार जब शराबी शराब पीता है तो वह मुमिन नहीं रहता।) (बुखारी व मुस्लिम 'शरीफ')



ईमान का पहला रुक्न

## अल्लाह तम्राला पर ईमान

(1)

## अल्लाह तमाला पर ईमान की हकीकतः

अल्लाह तमाला पर ईमान निम्नलिखित चीजों से सिद्ध होता है:

### ✽ पहली चीजः

यह अकीदा (विश्वास) रखना कि इस जहाँ का एक ही रब है। केवल उसी ने इस को पैदा किया, वही इस का मालिक है, वही इस को चलाता है। रोज़ी देना, कुदरत रखना, करना, जिलाना, मारना, लाभ अथवा हानि (नुक्सान) पहुँचाना, सब उसी के हाथ में है। उसके सिवाय कोई हकीकी पालनहार नहीं। वही अकेला जो काम, अथवा निर्णय (फैसला) करना चाहता है, करता है। जिसको चाहता है मान (इज्जत) देता है, और जिसको चाहता है, अपमान कर देता है। ज़मीन व आकाशों की बादशाहत उसी के हाथ में है। वह हर चीज़ पर कुदरत रखता है, और हर चीज़ को जानता है। वह हर चीज़ से बेनियाज़ है। सारा काज उसी का है। उसी के हाथ में सारी ख़ेर-भलाई है। उसके कामों में कोई शरीक नहीं। और उसके इरादे (निश्चय) पर कोई ग़ालिब नहीं आ सकता। फ़रिश्तों, जिन्न और इन्सानों समैत सारी मख्लूक (सृष्टि) उसकी गुलाम (दास) है। वह सब, अल्लाह के आधीन है। सब पर उसकी कुदरत और इरादा तथा इच्छा चलती है।

अल्लाह तमाला के कार्य अनगिनत हैं। यह सारी विशेषतायें केवल अल्लाह का हक़ हैं। उसके अतिरिक्त कोई भी उनमें, उसका साझी नहीं है। और इन विशेषताओं में से, अल्लाह तमाला के अलावा किसी अन्य के लिये, किसी एक विशेषता को भी सावित अथवा निस्बत करना जायज़ नहीं है। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

﴿ يَتَّبِعُهُمَا الْنَّاسُ أَعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ

تَتَّفَوَّنَ ﴿١﴾ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ

السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الْثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَّكُمْ ﴿٢﴾ (البقرة ٢٢-٢١)

**अनुवादः** “ऐ लोगो! अपने उस रब की उपासना करो जिसने तुम को, और तुम से पहले वाले लोगों को पैदा किया, ताकि तुम परहेज़गार बन जाओ। जिसने ज़मीन को तुम्हारे लिये विस्तर और आकाश को छत बनाया, और आसमान से पानी बरसाया, जिस से भाँत-भाँत के फ़्लों को तुम्हारे लिये रोज़ी बना कर निकाला ०००।” (वक़्रः, आयातः 21-22)

अल्लाहू तमाला का और फ़रमान है:

﴿ قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزَعُ الْمُلْكَ

مِمَّنْ تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُذِلُّ مَنْ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ

شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿٣﴾ (آل عمران ٢٦)

**अनुवादः** “(ऐ मुहम्मद) आप कहिये कि, ऐ बादशाहत के मालिक! तु जिस को चाहता है बादशाहत देता है। और जिस से चाहता है, बादशाहत छीन लेता है। तु जिस को चाहता है मान देता है और जिस को चाहे अपमान कर देता है। सारी ख़ैर- भलाई तेरे हाथ में है। निःसंदेह, तु हर चीज़ पर कुदरत (शक्ति) रखता है।” (आले इमरान, आयतः 26)

इसी प्रकार अल्लाहू का और फ़रमान है:

﴿ وَمَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقْرَرَهَا ﴾

وَمُسْتَوْدِعَهَا كُلُّهَا فِي كِتَابِ مُّبِينٍ ﴿٦﴾ (هود)

**अनुवादः** “ज़मीन में जो भी प्राणी है, उसकी रोज़ी अल्लाह पर है। वह उसके रहने के स्थान को भी जानता है। तथा उसको कहाँ जाना है, यह भी जानता है। यह सब (चीज़ें) खुली किताब (लोहे महफूज) में मौजूद हैं।” (हूद, आयत: 6)

अल्लाह का और फ़रमान है :

﴿ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ (الأعراف ٥٤)

**अनुवादः** “सुन लो! उसी के हाथ में पैदा करना और (सारे) आदेश हैं। दोनों जहान का पालनहार (यानी, अल्लाह तमाला) बड़ा ही शुभः है।” (आराफ़, आयत: 54)

### \* दूसरी चीज़ः

यह अक़ीदा रखना कि अल्लाह के बहुत ही अच्छे - अच्छे नाम और विशेषतायें (सिफ़तें) हैं। उन में उसका कोई शरीक नहीं। इन में से कुछ को अल्लाह तमाला ने अपने बन्दों के लिये कुरआन शरीफ में, या हमारे नबी मुहम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) के द्वारा हदीस शरीफ में बता दिया है।

अल्लाह का फ़रमान है:

﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي سَيِّجَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (الأعراف ١٨٠)

﴿ أَسْمَئِيهِ سَيِّجَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (الأعراف ١٨٠)

**अनुवादः** “अल्लाह तमाला के बहुत प्यारे-प्यारे नाम हैं। अतः तुम अल्लाह को उन्हीं के द्वारा पुकारो। और छोड़ो उन लोगों को जो उसके नामों में "इल्हाद" (टेढ़ापन) करते हैं। उनको

उनके कर्मों का फल व बदला मिल जायेगा।» (आराफ़, आयतः180)

और नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया:

(إِنَّ اللَّهَ تَسْعَةٌ وَتَسْعِينَ اسْمًا، مِنْ أَحْصَاهَا دَخُلُّ الْجَنَّةِ، وَهُوَ وَتَرِ يَحْبُّ الْوَتَرَ) [متفق عليه]

**अनुवादः** (अल्लाह तभ्राला के निन्नानवे (99) नाम हैं। जिस ने उन को गिन लिया (अथवा उनको याद किया और उन के अनुसार अमल किया) वह जन्त (स्वर्ग) में दाखिल हो गया। और अल्लाह तभ्राला विषम (तन्हा, अकेला) है। और विषमता को ही वह पसँद करता है।) (बुखारी व मुस्लिम शरीफ़)

﴿इस अकेले की दो बहुत बड़ी बुनियादें हैं:

**पहली बुनियादः** अल्लाह के प्यारे-प्यारे नाम, और बहुत बुलन्द (आला) सिफ़तें हैं। यह अल्लाह तभ्राला के कमाल पर दलालत करती हैं। मख्लूक में से न तो कोई इन सिफ़तों में उस जैसा है, और न कोई उसका उनमें शरीक व साझी है। और न ही उन में किसी प्रकार की कोई कमी है।

उदाहरण के तौर पर अल्लाह का एक नाम (جِنْدَةٌ) (ज़िन्दा रहने वाला) है। और "ज़िन्दा रहना" उस की सिफ़त है। इस सिफ़त को अल्लाह के लिये इस प्रकार सावित किया जाना चाहिये जैसे उस के लिये मुनासिब (अथवा उचित) है। और पूरे तौर से सावित किया जाना चाहिये। (अल्लाह की यह) ज़िन्दगी (हर प्रकार से) पूर्ण और सदैव रहने वाली है। कमाल के सारे प्रकार इस में जमा हैं। जैसे, ज्ञान, कुद्रत, आदि...। और यह ज़िन्दगी हमेशा से है और हमेशा रहेगी। अल्लाह का फ़रमान है:

﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ...﴾

[٢٠٥] الْبَقْرَةِ، الْآيَةُ:

**अनुवादः** “अल्लाह ही केवल सच्चा माबूद है। वही सदैव ज़िन्दा रहने वाला है। वही सब का सहायक आधार है। उसको न ऊँघ आती है, और न नींद ०००।” (बक़रः, आयतः 255)

**दूसरी बुनियादः** निःसंदेह अल्लाह तम्राला हर प्रकार के दोष एवं नक्स से पाक है। उदाहरण के तौर पर, जैसे: सोना, आजिज़ (विवस) होना, न जानना, तथा जुल्म (अत्याचार) करना आदि ०००।

इसी प्रकार अल्लाह तम्राला इस से भी पाक है कि मख्लूक में से कोई उस जैसी सिफ़त वाला हो।

अतः जिस चीज़ को अल्लाह ने अपने लिये सावित नहीं किया, अथवा उसके रसूल ने सावित नहीं किया, तो हम पर भी वाजिब है कि हम भी उस चीज़ को अल्लाह के लिये सावित न करें। साथ ही यह अक़ीदा भी रखें कि जिस चीज़ की, अल्लाह से नफ़ी (इनकार) की गयी है, उसके मुक़ाबिल (Apposite) जो चीज़ है, वह अल्लाह तम्राला के अन्दर पूर्ण रूप से पाई जाती है।

अतः अल्लाह तम्राला से ऊँघ की नफ़ी (इनकार) का अर्थ हुआ कि, वह अति सहायक है। और नींद की नफ़ी का अर्थ हुआ कि उसकी ज़िन्दगी सम्पूर्ण ज़िन्दगी है।

अतः अल्लाह तम्राला से किसी भी चीज़ की नफ़ी का अर्थ हुआ कि उसके मुखालिफ़ (Apposite) वाली चीज़, अल्लाह तम्राला के अन्दर पूरी तरह से पाई जाती है।

इसलिये अल्लाह ही कामिल और पूर्ण है। और उसके सिवाय सब नाक़िस अर्थात् अपूर्ण हैं। अल्लाह का फ़रमान है:

﴿...لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾

[الشورى، الآية: ۱۱].

अनुवाद : “उस (अर्थात् अल्लाह) की तरह कोई चीज़ नहीं है, और वह बहुत सुनने वाला और बहुत देखने वाला है।”  
(शूरा, आयत: 11)

अल्लाह तमाला का और फ़रमान है:

۱... وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّمٍ لِّلْعَبِيدِ ﴿٤٦﴾ [سورة فصلت، الآية: ٤٦]

अनुवाद: “तेरा रब बन्दों पर बिल्कुल जुल्म नहीं करता।”  
(फुस्सिलत, आयत: 46)

इसी तरह अल्लाह का और फ़रमान है:

۱... وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّرَ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي

الْأَرْضِ ... ﴿٤٤﴾ [فاطر، الآية: 44]

अनुवाद: “अल्लाह तमाला को ज़मीन व आसमान के अन्दर कोई चीज़ आजिज़ (विवस) नहीं कर सकती।”

(फातिर, आयत: 44)

इसी प्रकार अल्लाह का और फ़रमान है:

۱... وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴿٦٤﴾ [مریم، الآية: 64]

अनुवाद: “तेरे रब से भूल चूक नहीं हो सकती।”

(मर्यम, आयत: 64)

अल्लाह तमाला के नामों और सिफ़तों पर ईमान रखना ही केवल वह रास्ता है, जिस के द्वारा अल्लाह को, और उसकी इबादत करने के उपाय को जाना जा सकता है।

क्योंकि अल्लाह तमाला इस दुनिया में तो अपनी मख्लूक को नजर आ नहीं सकता, इस लिये अल्लाह ने अपनी पहचान की ख़ातिर ज्ञान के इस अध्याय को खुला रखा है। ताकि वह (अर्थात् मख्लूक) इस बाब (अध्याय) के द्वारा अपने रब, माबूद

और अपने पूज्य के बारे में ज्ञान हासिल कर सके। और इस सहीह ज्ञान के मुताबिक् उसकी इबादत (उपासना) कर सके।

क्योंकि हर आविद (उपासना करने वाला) अपने मौसूफ़ (वर्णित) की ही उपासना करता है। "मुग्रत्तिल" (अर्थात् जो अल्लाह के लिये सिफ़त नहीं मानता) "अदम" (हीनता) की उपासना करता है। और "मुमस्तिल" (अर्थात् जो अल्लाह को मख्लूक से सरूप देता है) बुत की पूजा करता है। अतः मुसलमान ही उस अकेले बेनियाज़ अल्लाह की उपासना करता है जिसने न किसी को जन्म दिया, और न वह जन्म दिया गया। और जिसके समान कोई नहीं।

﴿ الَّهُ أَكْبَرُ ۚ إِنَّمَا يُشْرِكُونَ بِمَا لَمْ يُنَزِّلُنَّ ۖ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا يَصْنَعُونَ ۚ ﴾ [الْحُسْنَاءِ، الآية: ٢٣]

﴿ اَهُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ اِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقَدُّوسُ الْسَّلَمُ الْمُؤْمِنُ  
الْمُهَمَّمِ ۝ اَعْزِيزُ الْجَبَارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۝ ﴾ [الْحُسْنَاءِ، الآية: ٢٣]

► यह ईमान रखना कि जो अल्लाह के नाम, कुरआन व हदीस में आये हैं, वह सब अल्लाह के लिये साबित हैं। उन में न कोई कमी की जा सकती है, और न ही बढ़ोतरी की जा सकती है। अल्लाह तभाला का फ़रमान है:

اَهُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ اِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقَدُّوسُ الْسَّلَمُ الْمُؤْمِنُ  
الْمُهَمَّمِ ۝ اَعْزِيزُ الْجَبَارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۝

[الْحُسْنَاءِ، الآية: ٢٣]

**अनुवाद :** “वही अल्लाह है जिसके अलावा कोई सच्चा माबूद नहीं। वह बादशाह है, अत्यन्त पाक, सभी दोषों से पवित्र, शांति देने वाला, सब पर ग़ालिब, रक्षक, शक्तिशाली, तथा महान है। पाक है अल्लाह उन चीजों से जिन्हें यह उसका साझीदार ठहराते हैं।” (हशर, आयत: 23)

हदीस शरीफ में आया है कि नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने एक आदमी को (यह) कहते हुये सुना:

( اللهم إني أسألك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت المَنْ بديع السماوات والأرض يا ذا الجلال والإكرام يا الحيّ يا القَيُوم ) فقال النبي صلّى الله عليه وسلم: تدرون بما دعا الله؟ قالوا: الله رسوله أعلم، قال: والذّي نفسي بيده لقد دعا الله باسمه الأعظم، الذي إذا دعى به أجاب، وإذا سئل به أعطى ) [رواه أبو داود وأحمد]

**अनुवाद :** “ऐ अल्लाह मैं तुम से यह सामीप्य देकर माँगता हूँ कि हर प्रकार की प्रशंसा तेरे लिये है, तेरे अलावा कोई सच्चा माबूद नहीं, तू बहुत बड़ा उपकार करने वाला है। आकाश व ज़मीन को बिना किसी नमूने के पैदा करने वाला है। ऐ महानता व सम्मान वाले! ऐ हमैशा ज़िन्दा रहने वाले! ऐ सब के सहायक! (मेरी विनती सुन ले!)”

यह सुनकर नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया: पता है उस ने किस चीज़ के द्वारा अल्लाह को पुकारा है? उन्होंने कहा: अल्लाह और उसके रसूल ही ज़ियादा (अधिक) जानते हैं। आप ने फ़रमाया: क़सम है उस जात की जिसके हाथ में मेरी जान है! उसने अल्लाह को उसके “इस्मे आजम” (उच्चतम नाम) से पुकारा है। इस नाम से जब अल्लाह को पुकारा जाता है, तो वह क़बूल करता है। और जब उसके द्वारा प्रश्न किया जाता है, तो पूरा करता है।”

(अबु दाऊद व अहमद)

► यह ईमान रखना कि अल्लाह ही ने अपने लिये यह नाम रखे हैं। मख्लूक उसका कोई नया नाम नहीं रख सकती। अल्लाह ही ने इन नामों के द्वारा अपनी प्रशंसा की है। यह नाम न तो मख्लूक (पैदा किये हुये) हैं, और न ही नये हैं।

► यह ईमान रखना कि यह नाम अपने अन्दर अर्थ रखते हैं, जो हर प्रकार से पूर्ण हैं। उनमें किसी भी रूप से कोई कमी नहीं है। अतः जिस प्रकार इन नामों पर ईमान रखना जरूरी है, इसी प्रकार उनके अर्थों पर भी ईमान रखना अवश्य और जरूरी है।

➤ इन नामों के अर्थ का आदर करना भी जरूरी है। तथा यह भी अनिवार्य है कि उनका ग़लत अर्थ न लिया जाये, और न ही उन के अर्थ को नकारा जाये।

➤ इन नामों से जो आदेश साबित होते हैं, इसी प्रकार जो कार्य एवं नतीजे (आसार) लाज़िम आते हैं, उन पर भी ईमान रखना जरूरी है।

इन पाँचों चीज़ों की व्याख्या के लिये हम अल्लाह तग़वाला के एक नाम ﴿سَمِيع﴾ (बहुत सुनने वाला) को उदाहरण के लिये लेते हैं।

﴿ اَتُّ اَنْتَ بِهِ سَمِيعٌ ﴾  
✽ अतः इस नाम में निम्नलिखित चीज़ों को ध्यान में रखना अनिवार्य है:

क- यह ईमान रखना कि ﴿سَمِيع﴾ अल्लाह का एक नाम है। क्योंकि यह कुरआन व हदीस में आया है।

ख- यह ईमान रखना कि ﴿سَمِيع﴾ में सुनने की सिफ़त पाई जाती है। अतः "सुनना" अल्लाह की एक सिफ़त है।

ग- इस सिफ़त का आदर करना अनिवार्य है। न तो इसके अर्थ को बदला जाये, और न ही उसका इनकार किया जाये।

घ- यह ईमान रखना कि अल्लाह हर चीज़ को सुनता है। उसका सुनना सारी आवाज़ों को शामिल है। और यह ईमान रखने पर जो प्रभाव लाज़िम आता है, जैसे अल्लाह का हमेशा ध्यान रखना, उस से भयभीत रहना तथा डरना आदि... , उस पर भी ईमान रखना अनिवार्य है। इसी प्रकार यह ईमान रखना कि अल्लाह तग़वाला से कोई चीज़ छुप नहीं सकती।

✽ अल्लाह तग़वाला की सिफ़तों को साबित करते समय निम्नलिखित चीज़ों को ध्यान में रखना चाहिये:

➤ कुरआन व हदीस में जो सिफ़तें आई हैं, उनको अल्लाह के लिये बगैर किसी "तहरीफ़" (अर्थात् ग़लत अर्थ लेना) तथा बिना किसी "तातील" (अर्थात् अर्थ का इनकार करना) के साबित करें।

➤ यह पक्का अक़ीदा रखें कि अल्लाह की सारी सिफ़तें कमाल श्रेणी की हैं। वह हर प्रकार के दोष एवं नक्स की सिफ़त से पाक है।

➤ यह अक़ीदा रखें कि अल्लाह की सिफ़तों और उसकी मख्�़्लूक (सृष्टि) की सिफ़तों में कोई तुलना नहीं है। क्योंकि अल्लाह की सिफ़तों एवं कार्यों में उस जैसा कोई नहीं है।

अल्लाह तभाला का फ़रमान है:

۱... لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿١﴾

[الشورى، الآية: ۱۱].

**अनुवादः** “उस (अल्लाह तभाला) की तरह कोई नहीं है। और निःसंदेह वही सुनने वाला और देखने वाला है।”

(शूरा, आयतः 11)

➤ इन सिफ़तों की हकीकत जानने से पूरी तरह निराश रहें। क्योंकि इन की हकीकत अल्लाह के अतिरिक्त कोई नहीं जानता। तथा न ही कोई मख्�़्लूक उन की हकीकत तक पहुँच सकती है।

➤ इन सिफ़तों से लाज़िम आने वाले आदेश तथा प्रभावों पर ईमान लाना। क्योंकि हर सिफ़त के लिये बन्दगी का एक उपाय है।

इन पाँचों चीज़ों की व्याख्या के लिये हम एक शब्द ﴿استواء﴾ (अर्थात् अल्लाह तभाला का अर्श पर स्थिर होना) को उदाहरण के तौर पर लेते हैं। अतः यह अल्लाह की एक सिफ़त है।

❀ इसलिये इस सिफ़त में निम्नलिखित बातों का ध्यान रखना जरूरी है:

क- इस सिफ़त को अल्लाह के लिये साबित करें, तथा उस पर ईमान रखें। क्योंकि यह सिफ़त कुरआन तथा हदीस शरीफ में आई है।

अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

۱۰۵ [طه، الآية: ۵]. ﴿ أَلْرَحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى ۚ ۝

**अनुवादः** “रहमान (अत्यन्त दयालु, अर्थात् अल्लाह तमाला) अर्श पर स्थिर है।” (ताहा, आयतः 5)

**ख-** अल्लाहू तमाला के लिये इस सिफ़त को इस प्रकार पूर्ण रूप से साबित करें जिस प्रकार अल्लाहू चाहता है।

इसका अर्थ यह है कि अल्लाह अपने अर्श (सिंहासन) पर हकीकत में स्थिर है। जिस प्रकार उसको तथा उसकी वेनियाज़ी को मुनासिब और उचित है।

ग- अल्लाह तमाला के अर्श (अर्थात् सिंहासन) पर स्थिर होने और मख्लूक के स्थिर होने में कोई तुलना नहीं है। क्योंकि अल्लाह तमाला अर्श से बेनियाज़ है। तथा उसको उसकी कोई जरूरत व आवश्यकता नहीं है। जब कि मख्लूक को उसकी आवश्यकता होती है।

अल्लाह का फरमान हैः

... لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿١١﴾

الشوري، الآية: ١١.]

**अनुवाद :** “उस (अल्लाह तभ्राला) की तरह कोई नहीं है। और निःसंदेह वही सुनने वाला और देखने वाला है।”

(शुरा आयतः 11)

घ- अल्लाह तमाला अर्श पर किस प्रकार स्थिर है, हमें चाहिये कि इसकी हकीकत का पता लगाने में न पड़ें। क्योंकि यह गैब का मुआमला है, इसको केवल अल्लाह तमाला ही जानता है।

ड- उन आदेश व असर (प्रभाव अथवा नतीजे) पर भी ईमान रखें, जो इस सिफ़त पर लागू होते हैं, जैसे अल्लाह की महानता, उसकी बड़ाई तथा उसका घमंड -जो उसकी शान के मुनासिब और उचित- है, तथा जिसको, अल्लाह का अपनी सारी मख्लूक (सृष्टि) से ऊँचा होना बताता है।

इसी प्रकार इस उच्चता पर, दिलों का उसकी ऊँचाई की कल्पना करके उसकी ओर मुड़ना भी दलालत करता है।  
जैसा कि सज्दा करने वाला कहता है:

(سبحان ربِّ الْأَعْلَى)

अनुवादः (पाक है मैरा रब जो सब से आला व बुलन्द है।)

\* तीसरी चीज़ः

बन्दे का यह अकीदा रखना कि अल्लाह तमाला ही सत्य माबूद है। वही तमाम जाहिरी तथा ढ़की छुपी उपासनाओं का हक़दार है। उसका उनमें कोई शरीक व साझीदार नहीं।

अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا إِلَهَ وَآجْتَبِنُّوا

الْطَّاغُوتَ ... ﴿[النحل، الآية: ٣٦].﴾

अनुवादः “निःसंदेह हम ने हर क़ौम में रसूल भेजे, ताकि वह उन से कहें कि केवल अल्लाह की उपासना करो और “तागूत” (असुर) से बचो।” (नहल, आयत: 36)

इसलिये प्रत्येक रसूल ने अपनी क़ौम से यही कहा कि:

اَعْبُدُو اَللّٰهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلٰهٍ عَيْرُهُ ﴿٥٩﴾ [الأعراف، الآية: ٥٩]

अनुवादः “ऐ लोगो! (केवल) अल्लाह की उपासना करो। उसके अलावा तुम्हारा कोई (सत्य) माबूद नहीं है।”  
(आराफ़, आयतः 59)

अल्लाह का फ़रमान है:

۱ وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اَللّٰهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الْدِينَ حُنَفَاءَ ... ﴿٥٠﴾ [البينة، الآية: ٥٠].

अनुवादः “उनको केवल यह आदेश दिया गया था कि वह अल्लाह की उपासना, उसके लिये उसके दीन को ख़ालिस (निर्मल) करके, और सब चीज़ों से कट कर तथा अलग थलग होकर करें।” (बय्यनः, आयतः 5)

सहीह बुखारी व सहीह मुस्लिम [हदीस की दो प्रसिद्ध व उच्चतम किताब] में आया है कि नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने हजरत मुग्नाज से फ़रमाया: क्या तुम जानते हो कि बन्दों पर अल्लाह का क्या हक़ है? हजरत मुग्नाज ने कहा: अल्लाह और उसके रसूल ही ज़ियादा जानते हैं। आप ने फ़रमाया कि अल्लाह का हक़, बन्दों पर यह है कि वह केवल उसी की उपासना करें। उसके साथ किसी अन्य को शरीक न करें। तथा बन्दों का हक़, अल्लाह पर यह है कि वह उस व्यक्ति को अजाब (यातना) न दे जो उसके साथ किसी को शरीक नहीं करता।

✽ हकीकी माबूद कोन है?

हकीकी माबूद वह है जिसकी उपासना दिल करें। सारी चीज़ों की मुहब्बत छोड़ कर केवल अल्लाह की मुहब्बत से वह (दिल) भरे रहें। सब से उम्मीद तोड़ कर केवल अल्लाह की

उम्मीद से सम्बन्ध रखे रहें। और सब को छोड़ कर केवल उसी से भीक, मदद व सहायता माँगें, तथा उसी से डर खायें। अल्लाह का फ़रमान है:

۱. ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ  
الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ ﴿٦٢﴾ [الحج، الآية: ٦٢]

**अनुवादः** “यह सब इसलिये कि अल्लाह ही सत्य है, तथा उसके अलावा जिसे भी यह पुकारते हैं वह असत्य है। निःसंदेह अल्लाह तभाला बहुत बड़ा व बहुत बुलन्द है।”

(हज्ज, आयत: 62)

इसी का नाम है अल्लाह को बन्दों के कार्यों के द्वारा एक जानना।

### ❖ तौहीद की मूल्यता और उसका महत्वः

इस तौहीद (ऐकेश्वरवाद) की मूल्यता निम्नलिखित पंक्तियों से प्रकट होती है:

➤ दीन की पहली, आखिरी तथा जाहिरी व ढ़की चीज़ यही (तौहीद) है। और सारे रसूलों की यही दावत थी।

➤ इसी तौहीद के कारण अल्लाह ने मख्लूक़ पैदा की, रसूल भेजे तथा किताबें उतारी। इसी की वजह से मख्लूक़ में मतभेद हुआ, और मुसलमान व काफ़िर तथा शुभः व अशुभः (भाग्यशाली व दुर्भाग्यशाली) में बट गयी।

➤ बन्दे पर सब से पहला वाजिब यही है। यही वह पहली चीज़ है जिसके द्वारा बन्दा इस्लाम में दाखिल होता है, तथा यही वह आखिरी चीज़ है जिसको लेकर बन्दा इस दुनिया से (आखिरत की ओर) सुधार जाता है।

## ※ तहकीके तौहीद (तौहीद के तकाज़ा की अदायगी):

इस से मुराद (अभिप्राय) यह है कि बन्दा, "तौहीद" (ऐकेश्वरवाद) को गुनाहों, बिदम्रतों (अर्थात् वह चीज़ें जो दीन में नई-नई दाखिल की गयी हों) तथा शिर्क के मिश्रणों (मिलावट) से पाक साफ़ तथा निर्मल कर ले।

तौहीद को निर्मल करने के दो प्रकार हैं:

(1) वाजिब,

(2) मन्दूब,

1- वाजिब तीन चीज़ों के द्वारा होता है:

➤ तौहीद को शिर्क से निर्मल करना (क्योंकि वह तौहीद के विरुद्ध है।)

➤ तौहीद को बिदम्रतों से पाक व ख़ालिस करना। क्योंकि वह तौहीद के कमाल के विरुद्ध हैं, अथवा, यदि वह काफ़िर बना देने वाली बिदम्रत हैं तो उसकी असल व जड़ ही के विरुद्ध हैं।

➤ तौहीद को गुनाहों से निर्मल करना। क्योंकि वह तौहीद के स्वाब (पुण्य) को कम करते और उस पर (बुरा) प्रभाव डालते हैं।

2- "मन्दूब" का जहाँ तक सम्बन्ध है तो "मन्दूब" इस्लाम में उस चीज़ को कहा जाता है जिसका अच्छा समझ कर आदेश दिया गया हो, (अतः यदि उस को न भी करें तो कोई गुनाह नहीं होता।)

इसके निम्नलिखित कुछ उदाहरण हैं:

➤ एहसान श्रेणी के कमाल को साबित करना।

➤ यकीन (विश्वास) श्रेणी के कमाल को साबित करना।

➤ अल्लाह के अलावा किसी अन्य की तरफ़ गिला-शिकवा न करके अच्छे संयम (धैर्य) को साबित करना।

➤ केवल अल्लाहू तमाला पर भरोसा करते हुये कुछ जायज़ चीज़ों को भी छोड़ कर भरोसे की कमाल श्रेणी को साबित करना, जैसे झाड़-फूँक तथा दाग़ना आदि को छोड़ देना।

➤ केवल अल्लाह से माँग कर मख्लूक से बेनियाज़ी की कमाल श्रेणी को साबित करना।

➤ नफ़िल नमाज़ों के द्वारा बन्दगी वाली मुहब्बत की कमाल श्रेणी को साबित करना।

अब जिस व्यक्ति ने उपरोक्त मार्ग के अनुसार तौहीद को साबित किया, और बड़े शिर्क से बचा रहा तो ऐसा व्यक्ति जहन्नम में सदैव रहने से बरी और आज़ाद है।

और जो व्यक्ति छोटे और बड़े शिर्क से बचा रहा तथा बड़े गुनाहों व पापों से भी बचा रहा, तो उसके लिये इस दुनिया में भी शांति है तथा आखिरत में भी शांति है। अल्लाह पाक का फ़रमान है:

اِنَّ اللَّهَ لَا يَعْفُرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَعْفُرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴿٤٨﴾

[النساء: الآية ٤٨].

**अनुवाद:** “अल्लाहू तमाला अपने साथ शिर्क करने को नहीं क्षमा करता, इसके अलावा (जो पाप हैं उनको) जिस के लिये चाहे क्षमा करदे।” (निसा, आयत: 48)

अल्लाह पाक का और फ़रमान है:

اَلَّذِينَ اَمَنُوا وَلَمْ يَلِسُو اِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ اُولَئِكَ لَهُمُ الْآمِنُونَ ﴿٨٢﴾ [الأنعام، الآية ٨٢].

**अनुवाद:** “जो लोग ईमान लाये, और अपने ईमान को जुल्म (बहुदेववाद) से बचाये रखा, ऐसे ही लोगों के लिये शांति है। तथा वही लोग हिदायत याप्ता अथवा सीधे मार्ग पर हैं।”

(अनआम, आयत: 82)

### ﴿شِرْكٌ﴾ और उसके प्रकारः

तौहीद का विरुद्ध शिर्क (अनेकेश्वरवाद) है। और शिर्क के तीन प्रकार हैं:

#### 1- "महा शिर्क":

यह तौहीद की जड़ व बुनियाद के खिलाफ़ है, इसको अल्लाह तभाला बगैर तौबा के क्षमा नहीं कर सकता। यदि महा शिर्क करने वाला बगैर तौबा किये मर गया, तो वह सदैव जहन्नम में रहेगा।

"महा शिर्क" से अभिप्राय यह है कि बन्दा, अल्लाह के लिये किसी को साझी बना ले, उस से ऐसे ही दुआ तथा विनती करे जैसे अल्लाह से की जाती है। उसी को अपना चहेता बना ले, उसी पर भरोसा करे, उसी से आशा लगाये रहे, उसी से प्रेम करे तथा उसी से डरे, जिस प्रकार अल्लाह से प्रेम किया जाता और उस से डरा जाता है।

अल्लाह तभाला का फरमान है:

۱... إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَا أَوَّلُهُ الْنَّارُ  
وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴿٧٢﴾ [المائدة، الآية: 72].

**अनुवाद:** “(सुनो!) जो अल्लाह के साथ शिर्क करेगा, ऐसे व्यक्ति पर अल्लाह ने जन्नत (स्वर्ग) को हराम (निषेध) कर दिया है। उसका ठिकाना जहन्नम (नरक) है। तथा अत्याचारियों का कोई मददगार (सहायक) नहीं है।” (माइदः, आयत: 72)

## 2- "छोटा शिर्क":

यह तौहीद के कमाल के मुनाफ़ी (विरुद्ध) है।

"छोटा शिर्क", हर उस वसीले और सामीप्य को कहा जाता है जिसके कारण "महा-शिर्क" तक पहुँचा जाये। जैसे अल्लाह के अलावा किसी और की क़सम खाना, तथा मामूली रियाकारी और दिखावा आदि।

## 3- "पौशीदा शिर्क":

इसका सम्बन्ध नीति व इरादा से होता है। यह शिर्क कभी महा भी हो जाता है, और कभी छोटा भी होता है, जैसा कि उपरोक्त व्याख्या में आया है।

मह्मूद बिन लबीद (رض) से रिवायत (उद्घृत) है कि नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया:

(إِنَّ أَخْوَفَ مَا أَخْوَفُ عَلَيْكُمُ الشَّرْكُ الْأَصْغَرُ يَا  
رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: الرِّيَاءُ) [رواه الإمام أحمد]

**अनुवादः** (मैं सब से अधिक जिस चीज़ से तुम्हारे ऊपर डरता हूँ, वह छोटा शिर्क है। सहाबा ने पूछा: ऐ अल्लाह के रसूल! छोटा शिर्क क्या है? आप ने फ़रमाया: आडम्बर (अर्थात् दिखावा।)(मुसनद अहमद)

(2)

## इबादत (उपासना) की परिभाषा:

इबादत एक ऐसा नाम है जो उन अकीदों तथा दिलों एवं जवारिह (झंडियाँ-हाथ पैर आँख आदि...) के कार्यों को शामिल है, जिनके करने अथवा जिनके न करने से अल्लाह की निकटता प्राप्त होती है।

इबादत के नाम में हर वह चीज़ दाखिल है जिस का आदेश अल्लाह ने कुरआन शरीफ अथवा हदीस शरीफ में नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) के द्वारा दिया है।

वह कई प्रकार की इबादतें हैं। उन में से कुछ ऐसी हैं जिनका सम्बन्ध दिल से है। जैसे: ईमान के छः स्तम्भ, डर, आशा, भरोसा, शौक, तथा दहशत, आदि। तथा उनमें से कुछ जाहिरी इबादतें हैं। जैसे: नमाज़, ज़कात (धर्मादाय), रोज़ा (वृत, तथा हज्ज आदि)

✽ इबादत के सहीह होने के लिये दौ बुनियादी शर्तें हैं:

► पहली शर्त: अल्लाह के लिये इबादत को ख़ालिस (निर्मल) करना और उसके साथ किसी को शरीक न ठहराना, और यही ﴿اللَّهُ أَكْبَر﴾ की शहादत व गवाही देने का अर्थ है। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

﴿أَلَا لِلَّهِ الْأَكْبَرُ مَنْ يَعْبُدُ إِلَّا لِلَّهِ الْأَكْبَرُ وَمَنْ يَعْبُدُ إِلَّا لِلَّهِ الْأَكْبَرُ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَعْمَلُونَ﴾  
﴿أَوْلَيَكُمْ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَذِبٌ كَفَّارٌ﴾

[الزمر، الآية: ۳].

अनुवाद: “(सुनो!) अल्लाह ही के लिये ख़ालिस दीन है। और जिन्होंने अल्लाह के अतिरिक्त दूसरे वली, पीर और देवता

बना रखे हैं (उनको उन से रोको) तो कहते हैं कि हम तो इनकी उपासना केवल इसलिये करते हैं, ताकि यह हमको अल्लाह से निकट कर दें। अल्लाह तमाला (शीघ्र ही) उनके बीच उस विषय में निर्णय (फैसला) कर देगा जिस में यह

मतभेद कर रहे हैं। निःसंदेह अल्लाह तमाला झूठे व कृतज्ञ लोगों को मार्ग नहीं दिखाता॥ (जुमर, आयत: 3)

इसी प्रकार अल्लाह का फ़रमान है:

۱ وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لِهِ الْدِينَ حَنَافَوْ ... ﴿

[البينة، الآية: ۵].

अनुवादः “उन को केवल यह आदेश दिया गया था कि वह अल्लाह की उपासना, उसके लिये उस के दीन को खालिस करके तथा सब से कट कर करें॥ (बिय्नः, आयत: 5)

►दूसरी शर्तः नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम), जो कुछ (आदेश) लेकर आये हैं उनकी पूरी तरह से अनुशंसा और पेरवी करना।

जो काम आप ने जिस प्रकार किया है, उसको उसी प्रकार करना, न उसमें कमी हो, और न ज़ियादती। और यही अर्थ है मुहम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) के अल्लाह के रसूल होने की शहादत व गवाही देने का...

अल्लाह का फ़रमान है:

۱ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ

لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ... ﴿ [آل عمران، الآية: ۳۱].

अनुवादः “कह दो कि ऐ लोगो! यदि तुम अल्लाह से प्रेम करते हो तो मेरे आदेशों का पालन करो, अल्लाह तुम से प्रेम करेगा, और तुम्हारे गुनाह क्षमा कर देगा॥”

(आले इमरान, आयत: 31)

अल्लाह तमाला का और फ़रमान है:

١ ... وَمَا آتَيْكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴿٧﴾

.الحشر، الآية: ٧.

अनुवादः “(ऐ लोगो) रसूल, जो कुछ तुम को दें, उसको ले लो।  
और जिस से रोकें, उस से रुक जाओ।” (हशर, आयतः 7)

अल्लाह तभाला का और फ़रमान है:

١ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ  
بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا  
تَسْلِيمًا ﴿٦٥﴾ [النساء، الآية: ٦٥].

अनुवादः “तेरे रब की क़सम है। वह उस समय तक (सत्य)  
मुमिन नहीं हो सकते, जब तक कि वह अपने तमाम झगड़ों में  
तुम को न्यायिक (फैसला करने वाला) न बना लें। फिर जो  
फैसला आप कर दें उस से यह तनिक भी अपने दिलों में तनी  
महसूस न करें, तथा पूरे तौर से उसको स्वीकार कर लें।”  
(निसा, आयतः 65)

✽ सम्पूर्ण बन्दगी दौ चीज़ों से साबित होती हैः

► पहली चीज़ः अल्लाह तभाला से कमाल श्रेणी की  
मुहब्बत। अर्थातः बन्दा, अल्लाह की मुहब्बत तथा जिन चीज़ों  
से अल्लाह प्रेम रखता है, उनकी मुहब्बत को सारी चीज़ों से  
आगे रखे।

► दूसरी चीज़ः अल्लाह के सामने कमाल श्रेणी की  
आजिज़ी (विवस्ता) व गिड़गिड़ाहट। अर्थातः बन्दा अल्लाह के  
सामने उसके आदेशों को करके, और उसकी निषेध की हुई  
चीज़ों को त्याग कर, झुक जाये।

**अर्थातः** बन्दगी वह है जो कमाल मुहब्बत के साथ साथ, कमाल निर्मलता, डर, कोमलता तथा आशा को शामिल हो। इसी के द्वारा बन्दे की दास्ता अल्लाह के लिये पूर्ण रूप से साबित होती है।

बन्दा, अल्लाह तमाला का दास बनकर उसकी मुहब्बत एवं प्रसन्नता प्राप्त कर सकता है। क्योंकि अल्लाह तमाला, बन्दे से चाहता है कि वह उसकी निकटता, फर्ज अदा करके प्राप्त करे। तथा बन्दा जिस प्रकार नफ़िल (फर्ज से ज़ियादा इबादत) अदा करेगा तो वह उतना ही ज़ियादा अल्लाह के समीप होगा। और अल्लाह के यहाँ उसकी श्रेणी और अधिक ऊँची होगी। तथा अल्लाह के फ़ज़ل व महरबानी से इसी के कारण वह जन्नत (स्वर्ग) में दाखिल होगा।

अल्लाह का फरमान है:

اَدْعُوكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً اَنْهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴿٥٥﴾

[الأعراف، الآية: ٥٥]

**अनुवादः** “अपने रब को नमर्ता एवं चुपके से पुकारो। निःसंदेह वह सीमा से आगे बढ़ने वालों को प्रेम नहीं करता।”

(आराफ, आयतः 55)

(3)

## अल्लाह की तौहीद के प्रमाणः

अल्लाह तभाला के ऐकमात्र होने के बहुत प्रमाण हैं। उन में गौर तथा विचार करने वाले का ज्ञान और अधिक बढ़ जाता है। और उसका यह यकीन (विश्वास) भी बढ़ जाता है कि रब व पालनहार केवल एक ही है। तथा वह अपने कार्यों, नामों, सिफ़तों, और माबूद होने में ऐकमात्र है।

नीचे इसके कुछ प्रमाण केवल उदाहरण के तौर पर दिये जाते हैं:

(क) इस संसार का इतने बड़े रूप में रचना, उसकी इस बारीकी के साथ बनावट, उसके अन्दर भिन्न-भिन्न प्रकार की मख्लूक का पाया जाना, तथा वह महीन व बारीक निजाम और व्यवस्था, जिस पर यह संसार चल रहा है। (आखिर इसका बनाने और चलाने वाला कोन है?)

जो भी व्यक्ति इस में सौच-विचार करेगा, उसको अवश्य यकीन हो जायेगा कि इसको चलाने वाला केवल अल्लाह ही है। इसी प्रकार जो भी आसमान ज़मीन, सूरज, चाँद की रचना, और खुद (स्वयं) इन्सान में, तथा हैवान, और वनस्पति (धास आदि) व जमाद (बेजान चीज़) की रचना में सौच-विचार करेगा, तो वह अवश्य यह यकीन कर लेगा कि इनका जरूर कोई पैदा करने वाला है। जो अपने नाम, सिफ़त तथा माबूद होने में कामिल व पूर्ण है।

इस से मालूम हुआ कि केवल अल्लाह ही उपासना का हक़्दार है। अल्लाह तभाला का फ़रमान है:

۱ وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيٌّ أَنْ تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا  
 فِيهَا فِجَاجًا سُبُّلًا لَّعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴿٣١﴾ وَجَعَلْنَا  
 الْسَّمَاءَنِو سَقْفًا مَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ فَوَائِتِهَا مُعْرِضُونَ  
 وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ الْلَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ فِي  
 فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴿٣٢﴾ [الأنبياء، الآيات: ۳۱-۳۲]

**अनुवाद:** “और हम ने ज़मीन पर पहाड़ बनाये, ताकि वह सृष्टि को हिला न सकें, और हम ने उसमें रास्ते बनाये ताकि वह रास्ता प्राप्त कर सकें, और आकाश को हम ने एक सुरक्षित छत बनाया, परन्तु वह लोग उसकी निशानियों से मुख फेरे हुये हैं। और वही (अल्लाह पाक) है जिस ने रात और दिन एवं सूरज और चाँद को बनाया। वह सभी अपने-अपने कक्ष में तैर रहे हैं।” (अम्बिया, आयत: 31-32)

अल्लाह तमाला का और फ़रमान है:

۱ وَمِنْ فَوَائِتِهِ خَلْقُ الْسَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاحْتِلَفُ الْسِنَتِكُمْ  
 وَأَلْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّلْعَالِمِينَ ﴿٢٢﴾ [الروم، الآية: ۲۲]

**अनुवाद:** “अल्लाह की निशानियों में से ज़मीन व आकाश की रचना तथा तुम्हारी भाषाओं और रंगो की विभिन्नता (भी) है। वेशक इस में ज्ञानियों के लिये बड़ी निशानियाँ हैं।”

(रूम, आयत: 22)

**(ख)** वह नियम (कानून व आदेश) जिनको देकर अल्लाह ने अपने रसूल भेजे। तथा अल्लाह तमाला की ऐकता, और उसी

के केवल उपासना के हक़्कदार होने पर दलालत करने वाले वह प्रमाण और निशानियाँ, जिनके द्वारा अल्लाह ने (उन रसूलों) का समर्थन किया।

अल्लाह के बनाये हुये यह कानून इस बात की दलील व प्रमाण हैं कि ऐसे कानून, केवल उस हिक्मत तथा दानाई (ज्ञान) वाले रब ही की तरफ से सादिर हो सकते हैं जो अपनी मख्लूक के बारे में (सब से) अधिक यह ज्ञान रखता है कि उसके लिये कैसे कानून मुनासिब और उचित हैं।

अल्लाह का फ़रमान है:

اَلْقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ  
لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ... ﴿الْحَدِيد، الآية: ٢٥﴾

अनुवादः “निःसंदेह हम ने अपने रसूलों को खुली हुई निशानियाँ देकर भेजा है। उनके साथ हम ने किताब तथा पैमाना भी उतारा है, ताकि लोग (उसके द्वारा सहीह व ग़लत) में न्याय कर सकें।” (हदीद, आयतः 25)

अल्लाह तग़माला का और फ़रमान है:

اَقُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْاِنْسُ وَالْجِنُ عَلَىٰ اَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا  
الْقُرْفَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا  
[الإسراء، الآية: ٨٨]

अनुवादः “ऐ मुहम्मद आप कह दीजिये कि यदि सारे जिन्न व इन्सान मिल कर भी इस जैसा कुरआन लाना चाहें, तो वह नहीं ला सकते। चाहे वह आपस में एक दूसरे के सहायक भी बन जायें।” (इस्रा, आयतः 88)

(ग) वह प्राकृति, जिस पर अल्लाह ने दिलों को पैदा किया है। उसमें अल्लाह के एक होने की कल्पना मौजूद है। और यह चीज़ प्रत्येक प्राणी और जीव के अन्दर स्थिर है। जब भी इन्सान को कोई हानी पहुँचती है, तो वह इस (सत्य) को पा लेता है। और अल्लाह ही की तरफ़ पलटता है।

यदि इन्सान शंका तथा कामवासना (शहवत) जो उसकी प्राकृति (फ़ितरत) को बदल देते हैं, उन से बच जाये, तो वह खुद अपने दिल के अन्दर, अल्लाह के बुजूद को पा ले, और उसको यह मान लेने के सिवाय कुछ न मिले कि अल्लाह तमाला, अपनी "उलूहियत" (माकूद होने) और अपने नामों, सिफ़तों तथा कार्यों में विषम और अकेला है।

अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

۱۳۰ ﴿۱۳۰﴾ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلَّدِينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الْدِينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿۱۳۱﴾ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ [الروم، الآيات: ۳۰، ۳۱].

**अनुवाद:** “तो आप सब से कट कर अपना मुख दीन की ओर करलें। अल्लाह तमाला की उस प्राकृति (पर रहो) जिस पर उसने लोगों को पैदा किया है। अल्लाह के बनाये को बदलना नहीं। यही सत्य धर्म है। परन्तु अधिकतर लोग नहीं जानते। (लोगो!) अल्लाह की ओर पलटो, उसी से डरो, तथा नमाज़ पढ़ो, और शिर्क करने वालों में से मत बनो॥”

(रूम, आयत: 30-31)

और नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) का फ़रमान है:

(كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه، أو ينصرانه، أو يمجسانه،  
كما تنتج البهيمة بهيمة جماء هل تحسون فيها من جداع؟ ثم قرأ : ﴿فَطَرَةُ  
اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾) [رواه البخاري]

**अनुवादः** (प्रत्येक बच्चा (शिषु) प्राकृति पर पैदा होता है। परन्तु उसके माता-पिता उसको यहूदी (Jew) अथवा ईसाई (Christian) अथवा मजूसी (Fire-worshipper) (अर्थात् आग पूजने वाले) बना देते हैं। बिल्कुल ऐसे ही जैसे एक चौपाया (जानवर) सहीह सालिम जानवर को जन्म देता है। तो क्या तुम उस (जानवर) में कोई नक्स (कमी) महसूस करते हैं?)

फिर आप ने इस आयत को पढ़ाः

﴿فِطَرَ اللَّهُ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾

**अनुवादः** “अल्लाह की उस प्राकृति पर रहो जिस पर उस ने लोगों को पैदा किया है।” (बुखारी शरीफ)



ईमान दग दूसरा रुबना

# फ़िरिश्तों पर ईमान

(1)

## उसकी परिभाषा:

यह पक्का विश्वास रखना कि अल्लाह तमाला के फ़रिश्ते हैं। उनकी रचना नूर से हुई है। तथा वह अल्लाह की फ़रमाँबदारी और आज्ञाकारी के लिये पैदा किये गये हैं। वह अल्लाह की नाफ़रमानी नहीं करते। जो भी उन्हें आदेश मिलते हैं, वह वही करते हैं। वह रात-दिन अल्लाह की तस्बीह और पाकी बयान करते हैं। उन्हें उकताहट नहीं होती। उनकी गिनती केवल अल्लाह ही को मालूम है। अल्लाह तमाला ने उनके सर तरह-तरह के काम लगा रखे हैं। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

۱... وَلَكِنَّ الْبَرَّ مَنْ فَوَمَنْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ ... ﴿

[البقرة، الآية: ۱۷۷]

**अनुवादः** “भलाई यह है कि व्यक्ति, अल्लाह पर, प्रलय के दिन पर तथा फ़रिश्तों ००० पर ईमान रखे।” (बक़रः, आयतः 177)

इसी प्रकार अल्लाह का और फ़रमान है:

۱... كُلُّ فَوَمَنْ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ

بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ ... ﴿ [البقرة، الآية: ۲۸۵]

**अनुवादः** “यह सब, अल्लाह पर, उसके फ़रिश्तों पर, उसकी किताबों पर तथा उसके रसूलों पर ईमान रखते हैं। (और कहते हैं) हम उसके रसूलों के बीच मतभेद नहीं रखते।” (बक़रः, आयतः 285)

हजरत जिब्राईल (अलैहिस्सलाम) वाली प्रसिद्ध हदीस में है कि जब उन्होंने नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) से ईमान, इस्लाम तथा ऐहसान के बारे में पूछा कि: (ऐ मुहम्मद!) मुझे ईमान के बारे में बताईये। तो आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया: ईमान यह है कि आप अल्लाह पर, उसके फ़रिश्तों पर, उसकी किताबों पर, उसके रसूलों पर, आखिरत के दिन पर, तथा अच्छी - बुरी किस्मत (भाग्य) पर ईमान रखें।

### ❀ दीन में फ़रिश्तों पर ईमान रखने का मकाम और हुक्म:

फ़रिश्तों पर ईमान लाना, ईमान का दूसरा रूक्न (स्तम्भ) है। इसके बगैर न तो बन्दे का ईमान पूर्ण है, और न ही अल्लाह तग्बाला के यहाँ स्वीकार है।

अतः फ़रिश्तों पर ईमान लाना वाजिब और अनिवार्य है। इस पर तमाम मुसलमानों का "इजमाँ" (इत्तिफ़ाक़) है। और जो व्यक्ति इन फ़रिश्तों का अथवा इनमें से कुछ का इनकार करता है तो वह काफ़िर है। और कुरआन व हदीस तथा "इजमाँ" का विरोधी है। अल्लाह का फ़रमान है:

ا ... وَمَنْ يَكُفِرْ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ  
فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴿١٣٦﴾ [النساء، الآية: ١٣٦].

**अनुवाद :** “तथा जो व्यक्ति अल्लाह का, उसके फ़रिश्तों का, उसकी किताबों का, और उसके रसूलों तथा क्यामत के दिन का इनकार करेगा तो ऐसा व्यक्ति बहुत बड़ा गुमराह है।”  
(निसा, आयत: 136)

(2)

## फ़रिश्तों पर ईमान कैसे रखें?

फ़रिश्तों पर ईमान रखने के दौरीके हैं:

- (क) संछिप्त रूप से,
- (ख) विस्तार पूर्वक।

फ़रिश्तों पर संछिप्त रूप से ईमान रखने में कई चीज़ शामिल हैं। उन में से कुछ निम्नलिखित हैं:

पहली चीज़ः फ़रिश्तों की रचना और उनके, अल्लाह की एक मख्लूक होने को मानना। तथा यह कि उनको अल्लाह ने अपनी इबादत के लिये पैदा किया है। और वह हकीकत में मौजूद है। हमारा उनको न देख सकना, इस बात का प्रमाण नहीं है कि वह है ही नहीं। क्योंकि इस संसार में बहुत सी ऐसी छोटी-छोटी मख्लूक हैं जिन को हम नहीं देख सकते, हालाँकि वह मौजूद होती हैं।

नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने हजरत जिब्राईल को दौरा बार उनकी असली सूरत में देखा भी है। और कुछ सहावियों (हमारे रसूल के साथी) ने भी कुछ फ़रिश्तों को देखा है, जो इन्सानी रूप धार कर आये थे।

इमाम अहमद ने अपनी किताब "मुसनद" में हजरत अब्दुल्लाह बिन मस्�उद (رضي الله عنه) से रिवायत (उद्घृत) किया है, वह कहते हैं कि नबी (ساللله علیہ وآلہ وسلم) ने हजरत जिब्राईल को उनकी असली सूरत में देखा कि उनके छः सौ पाँख हैं। और उनमें से हर पाँख इतना बड़ा कि उस ने आकाश के किनारों (क्षितिज) को ढ़क रखा है।

हजरत जिब्राईल की मशहूर हदीस, जो सहीह मुस्लिम में मौजूद है, उस में है कि हजरत जिब्राईल एक व्यक्ति के रूप

में आये, जिनके कपड़े बहुत सफेद, और बाल बहुत काले थे। उन पर सफर का भी कोई असर नहीं था।

**द्वूसारी चीज़ः** उनको उसी मकाम व मर्तबे में रखना जिसमें उनको अल्लाह तमाला ने रखा है। अर्थात्, वह अल्लाह के बन्दे हैं, उन पर अल्लाह का हुक्म चलता है। अल्लाह ने उनको सम्मानित किया। उनका मकाम व मर्तबा ऊँचा बनाया, और अपने समीप में रखा। उन में से कुछ को अल्लाह ने प्रकाशना (वही) आदि देकर भेजा, परन्तु वह उतनी ही शक्ति रखते हैं जितनी अल्लाह ने उनको प्रदान की है। वह अल्लाह की आज्ञा के बगैर न तो खुद को, और न ही किसी अन्य को हानि अथवा लाभ पहुँचा सकते हैं।

इसलिये यह जायज़ नहीं कि उनके लिये किसी भी प्रकार की इबादत (उपासना) की जाये। रहा उनके लिये "रूबूबिय्यत" (पालन-पोषण करना) आदि। की सिफ़त सावित करना, जैसा कि ईसाई लोग, हजरत जिब्राईल के बारे में करते हैं, तो यह तो बहुत दूर की बात है। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

﴿ وَقَالُوا أَتَّخَذَ الْرَّحْمَنُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُّكَرْمُونٌ ﴾  
﴿ لَا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾  
[الأنبياء، الآيات: ٢٧، ٢٨].

**अनुवादः** “(मिश्रणवादी) कहते हैं: कि रहमान (यानी अल्लाह तमाला) औलाद वाला है। (हालाँकि) वह औलाद से पाक है। बल्कि वह (अर्थात् फ़रिश्ते) तो सम्मानित बन्दे हैं। वह अल्लाह के सामने बढ़कर नहीं बोलते। और वह उसी के आदेशों का पालन करते हैं।” (अम्बिया, आयतः 26-27)

अल्लाह तमाला का और फ़रमान है:

١ ... لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمِرُونَ ﴿٦﴾

[الحریم، الآية: ٦.]

**अनुवादः** “वह अल्लाह के आदेशों की नाफरमानी नहीं करते, वह वही करते हैं जिसका आदेश उनको दिया जाता है।”

(तहरीम, आयत: 6)

ईमान की यह मात्रा प्रत्येक मुसलमानः मर्द तथा औरत पर जानना जरूरी और अनिवार्य है। उन पर इसका सीखना और इसका अकीदा (विश्वास) रखना वाजिब है। इसके न जानने में किसी का कोई उज्ज (याचना) स्वीकार नहीं होगा।

जहाँ तक सम्बन्ध है फ़रिश्तों पर विस्तारपूर्वक ईमान रखने का तो यह भी कुछ चीज़ों को शामिल है। जो नीचे हैं:

**पहली चीज़ः** उनकी रचना:

अल्लाह तम्राला ने फ़रिश्तों को नूर से पैदा किया है। जिस प्रकार जिन्नों को आग से तथा इन्सानों को मिट्टी से पैदा किया है।

फ़रिश्तों की रचना हजरत आदम -अलैहिस्सलाम- से पहले हुई है।

हदीस शरीफ में आता है कि (फ़रिश्ते नूर से पैदा हुये, और जिन्न आग की लपट से, तथा इन्सान मिट्टी से पैदा किया गया है।)

**दूसरी चीज़ः** उनकी संख्या:

फ़रिश्तों की तादाद (संख्या) इतनी अधिक है कि उनको अल्लाह के अतिरिक्त कोई नहीं गिन सकता। आकाश में उँगली बराबर भी कोई स्थान ऐसा नहीं, जहाँ कोई फ़रिश्ता सज्दा न कर रहा हो, अथवा खड़ा न हो।

इसी प्रकार सातवें आसमान पर जो "बैतुल मामूर" है, उसमें प्रत्येक दिन सत्तर हज़ार फ़रिश्ते प्रवेश करते हैं, और दौबारा उनका नम्बर नहीं आता।

क्यामत के दिन नरक को लाया जायेगा, उसके सत्तर हज़ार लगाम होंगी, और उनमें से हर एक लगाम को सत्तर हज़ार फ़रिश्ते थामे हुये होंगे। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

١ ... وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ... ﴿٣١﴾ [المدثر، الآية: ٣١]

**अनुवाद:** “तेरे रब के लश्कर (फौज) को उसके सिवाय कोई नहीं जानता!” (मुद्दस्सिर, आयत: 31)

हीस श्रीफ़ में है कि: “आकाश चरचराता है। और उसको चरचराना चाहिये, क्योंकि उसमें एक कदम बराबर भी ऐसा स्थान नहीं जहाँ कोई फ़रिश्ता, अल्लाह के सामने “सज्दा” अथवा “रुकूम” (झुकना) न कर रहा हो।

दूसरी हीस में “बैतुल मामूर” के बारे में है कि उसमें रोज़ाना सत्तर हज़ार फ़रिश्ते प्रवेश करते हैं, फिर दौबारा उनकी बारी नहीं आती। (बुखारी व मुस्लिम)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया कि क्यामत के दिन “नरक” को लाया जायेगा तो उसके सत्तर हज़ार लगाम होंगी। हर लगाम के साथ सत्तर हज़ार फ़रिश्ते होंगे। (मुस्लिम)

इस से प्रकट होता है कि फ़रिश्तों की तादाद कितनी ज़बरदस्त है। अगर हिसाब लगायें तो केवल इन्हीं फ़रिश्तों की तादाद चार हज़ार नौ सौ मिलियन (अर्थात् चार अरब नव्वे करोड़) पहुँचती है, तो फिर और फ़रिश्तों की तादाद कितनी होगी!

अतः पाक है वह जात जिस ने उन को पैदा किया और उनको नियंत्रण में किया तथा उनको एक एक करके गिना।

## तीसरी चीजः फ़रिश्तों के नामः

जिन फ़रिश्तों के नाम अल्लाह ने कुरआन पाक में, अथवा उसके रसूल (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने हदीस शरीफ़ में जिक किये हैं, उन पर ईमान रखना वाजिब है।

इन फ़रिश्तों में सब से बड़े तीन फ़रिश्ते हैं:

**1- जिब्रीलः** उनको जिब्राईल भी कहा जाता है। यह वह "रूहूल कुद्स" (पाक रूह) हैं जो रसूलों के पास "वही" और प्रकाशना- जो दिलों की ज़िन्दगी है- लेकर आते हैं।

**2- मीकाईलः** उनको मीकाल भी कहा जाता है। उन पर बारिश की जिम्मेदारी है। जिस से ज़मीन को ज़िन्दगी मिलती है। वह, जहाँ अल्लाह का हुक्म होता है वहीं बारिश को ले जाते हैं।

**3- इस्राफीलः** उनको "सूर" (अर्थात् सँख) में फूँक मारने पर लगाया गया है। जिस से यह ज़िन्दगी ख़त्म हो जायेगी, तथा आखिरत की ज़िन्दगी शुरू (आरम्भ) होगी। इस से शरीर की ज़िन्दगी का सम्बन्ध है।

## चौथी चीजः फ़रिश्तों की सिफ़तें:

फ़रिश्ते वास्तव में (अल्लाह की) एक मख्लूक हैं। उनके हकीकी बदन हैं। और उनके अन्दर "अख्लाकी" (स्वभाविक) एवं "पैदाइशी" (अर्थात् रचना से सम्बन्धित) सिफ़तें मौजूद हैं।

उन में से कुछ निम्नलिखित हैं:

(क) वह बहुत बड़े शरीर वाले हैं।

अल्लाह ने फ़रिश्तों को बहुत बड़ी तथा शक्तिशाली सूरत (रूप) में पैदा किया है। जो उनके उन महा कार्यों के लिये उचित है, जिन पर अल्लाह ने उनको ज़मीन व आकाश में लगा रखा है।

#### (ख) उनके पाँख होते हैं।

अल्लाह तमाला ने फ़रिश्तों के दौ-दौ, तीन-तीन, चार-चार, पाँख लगाये हैं। किसी के इन से भी अधिक पाँख होते हैं। जैसा कि नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने हजरत जिब्राईल को उनके असली रूप में देखा तो उनके ४८ सौ पाँख थे। उनमें हर पाँख इतना बड़ा था कि उस ने आसमान के किनारों (क्षितिज) को ढक रखा था। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلٌ الْمَلَائِكَةَ رُسُلًا  
أُولَئِي أَجْنِحَةٍ مَّثْنَىٰ وَثُلَاثَ وَرُبَاعٌ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ ...  
﴾ [فاطر، الآية: ۱].

**अनुवाद:** “सारी प्रशंसा उस अल्लाह के लिये है जिस ने आकाशों तथा ज़मीन को पैदा किया, और फ़रिश्तों को ऐसा रसूल बनाया जिनके दौ-दौ, तीन-तीन, और चार-चार पाँख हैं। सृष्टि में वह जो चाहता है बढ़ाता है।” (फातिर, आयत: 1)

#### (ग) उनको खाने पीने की आवश्यकता नहीं होती।

अल्लाह तमाला ने फ़रिश्तों को इस प्रकार बनाया है कि उन्हें खाने पीने की जरूरत नहीं पड़ती। न वह शादी-विवाह आदी करते हैं। और न उनके बच्चे होते हैं।

#### (घ) फरिश्ते बुद्धि रखते हैं।

अल्लाह तमाला उन से बातचीत करता है। और वह अल्लाह से बातचीत करते हैं। और उन्होंने हजरत आदम (अलैहिस्सलाम) आदि नवियों से भी बात की है।

#### (ङ) उनमें अनैक प्रकार के रूप धारने की शक्ति होती है।

अल्लाह तम्राला ने फ़रिश्तों को यह शक्ति प्रदान की है कि वह मर्दों का रूप धारन कर सकते हैं।

इस से उन मूर्तिपूजक लोगों पर रह जो फ़रिश्तों को अल्लाह की बेटियाँ बताते हैं।

हम यह तो नहीं बता सकते कि वह किस प्रकार रूप धारते हैं, किन्तु इतना मालूम है कि वह इतनी चतुराई और बारीकी से रूप बदलते हैं कि उनमें और साधारण इन्सानों में अन्तर करना कठिन हो जाता है।

#### (च) फ़रिश्तों का मरना।

क्यामत के दिन "मलकुल मौत" (अर्थात् मौत का फ़रिश्ता) समैत सारे फ़रिश्ते मर जायेंगे। फिर अल्लाह तम्राला उनको दौबारा ज़िन्दा करेगा, ताकि वह अपने अपने काम कर सकें जो उनके जिम्मे लगाये गये हैं।

#### (छ) फ़रिश्ते उपासना करते हैं।

फ़रिश्ते अल्लाह तम्राला की कई प्रकार से उपासना करते हैं। जैसे: नमाज़, दुआ, तस्बीह, रुकूम, सज्दा, डरना, तथा मुहब्बत करना आदि...।

#### ❀ फ़रिश्तों की उपासना का हाल:

➤ वह सदैव उपासना ही करते रहते हैं। उनको उकताहट नहीं होती।

➤ वह इबादत केवल अल्लाह के लिये करते हैं।

➤ वह सदैव अच्छे काम करते हैं। वह बुराई नहीं करते। क्योंकि वह गुनाहों से "मासूम" (पाक) हैं।

➤ वह बहुत अधिक उपासना करने के बावजूद भी अल्लाह के सामने नमर्तापूर्वक रहते हैं।

अल्लाह तम्राला का फ़रमान है:

١ يُسَبِّحُونَ الْيَلَى وَالنَّهَارَ لَا يَفْتَرُونَ ﴿٢٠﴾ [الأنبياء، الآية: ٢٠]

**अनुवादः** “वह रात दिन अल्लाह की तस्वीह बयान करते हैं।

और उकताते नहीं” (अम्बिया, आयतः 20)

**पाँचवीं चीजः फ़रिश्तों के कार्यः**

अल्लाह तमाला ने फ़रिश्तों के जिम्मे बहुत बड़े-बड़े कार्य लगा रखे हैं। उनमें से कुछ निम्नलिखित हैं:

- 1- अल्लाह तमाला के अर्श (सिंहासन) को उठाना।
- 2- रसूलों के पास (वही) प्रकाशना लेकर आना।
- 3- जन्नत तथा नरक की चौकीदारी।
- 4- बादल, बारिश तथा पैड़-पौधे (वनस्पति) आदि की जिम्मेदारी।

5- पहाड़ों की जिम्मेदारी।

6- क्यामत के दिन सँख में फूँक मारना।

7- इन्सानों के कार्यों को लिखना।

8- इन्सानों की सुरक्षा करना। परन्तु जब अल्लाह तमाला, इन्सान पर कोई निर्णय करता है तो फ़रिश्ते इन्सान को छोड़ कर अलग हो जाते हैं। और अल्लाह तमाला का निर्णय पूरा हो जाता है।

9- कुछ फ़रिश्ते इन्सान के साथ रहते हैं। और उसको अच्छाई की ओर बुलाते हैं।

10- कुछ फ़रिश्ते बच्चादानी में, वीर्य पर लगे हुये हैं। वह बच्चे में जान डालते हैं। और उसकी रोज़ी तथा कर्मों को लिखते हैं। तथा यह भी लिखते हैं कि वह शुभः होगा अथवा अशुभः होगा।

11- मौत के समय इन्सानों की जान निकालना।

12- कब्र में इन्सानों से प्रश्न करना। फिर जो आराम अथवा यातना, बाद में होता है, उसकी जिम्मेदारी।

13- कुछ फ़रिश्तों के जिम्मे नबी (अलैहिस्सलाम) पर, आप की उम्मत की ओर से भेजे गये सलाम को पहुँचाना है।

इसलिये अब किसी मुसलमान को नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) तक, अपना सलाम पहुँचाने के लिये, दूर दराज़ का सफ़र तै करके आना जरूरी नहीं है। बल्कि उसके लिये यह काफ़ी है कि वह कहीं भी रहकर आप पर दरूरद व सलाम भेज दे। फ़रिश्ते इस सलाम को आप तक पहुँचा देते हैं। यदि कोई सफ़र करना चाहे तो नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) की मस्जिद शरीफ में नमाज़ पढ़ने के उद्देश्य से करे।

यह फ़रिश्तों के प्रसिद्ध और मशहूर कार्य हैं। इनके अतिरिक्त भी उनके बहुत अधिक काम हैं।

इन कार्यों के कुछ प्रमाण निम्नलिखित हैं:  
अल्लाह तभाला का फ़रमान है:

۱۔ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ

[وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا] ﴿[غافر، الآية: ۷]

**अनुवादः** “जो फ़रिश्ते अर्श को उठाये हुये हैं, और जो उसके आस पास रहते हैं, वह अल्लाह की तस्बीह और पाकी बयान करते हैं, तथा उस पर ईमान रखते हैं। और मुमिनों के लिये बखिशश की दुआ माँगते हैं।” (ग़ाफिर, आयतः 7)

अल्लाह तभाला का और फ़रमान है:

۱۔ قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِّجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللَّهِ...

[البقرة، الآية: ۹۷].

**अनुवादः** “(ऐ मुहम्मद!) आप कह दीजिये कि जो जिब्रील (अलैहिस्सलाम) का दुश्मन है, (तो रहे) उसने तो वह कुरआन तुम्हारे दिल पर, अल्लाह की आज्ञा से ही उतारा है।”

(बक़र, आयतः 97)

अल्लाह तमाला का और फ़रमान है:

وَلَوْ تَرَى إِذَا الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلَائِكَةُ  
بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوهَا أَنفُسَكُمْ ﴿٩٣﴾ [الأنعام، الآية: ٩٣]

अनुवाद: “यदि तुम वह समय देख लो जब अत्याचारी लोगों के प्राण निकाले जाते हैं! (जिस समय) फ़रिश्ते, अपने हाथ पसारे हुये (उन से कहते हैं:) निकालो अपने प्राण...”

(अनआम, आयत: 93)

छठी चीज़ः इन्सानों पर फ़रिश्तों के हक़।

(इन्सानों पर फ़रिश्तों के कुछ हक़ यह है :)

क- उन पर ईमान रखना।

ख- उन से मुहब्बत और प्रेम करना। उनका सम्मान करना। तथा उनकी फ़जीलत (श्रेष्ठता) की चर्चा करना।

ग- उनको गाली देना, उनमें दोष निकालना, अथवा उनका मजाक़ उड़ाने को हराम तथा निषेध जानना।

घ- जिस चीज़ को फ़रिश्ते पसँद नहीं करते उन से दूर रहना। क्योंकि जिस चीज़ से इन्सान खेद और दुःख महसूस करता है उस से फ़रिश्ते भी दुःख महसूस करते हैं।

(3)

### फ़रिश्तों पर ईमान रखने के फल:

क- इस से ईमान पैदा होता है। क्योंकि उन पर ईमान रखे बगैर ईमान ही सहीह नहीं होता।

ख- फ़रिश्तों पर ईमान रखने से उनके पैदा करने वाले (अर्थात् अल्लाह तमाला) की बड़ाई, शक्ति, तथा उसकी बादशाहत का ज्ञान प्राप्त होता है। क्योंकि पैदा करने वाले की

बड़ाई का अनुमान, उसके द्वारा पैदा की गयी चीज़ की बड़ाई से ही हो सकता है।

ग- फ़रिश्तों की सिफ़तों, उनके हालात, तथा उनके कार्यों को जानने से मुसलमान के दिल में ईमान बढ़ता है।

घ- अल्लाह तमाला जब फ़रिश्तों के द्वारा मुमिनों को साबित क़दमी और जमाव प्रदान करता है तो वह (अर्थात् मुमिन), शांति तथा खुशी महसूस करते हैं।

ङ- फ़रिश्ते, मुमिनों के लिये (अल्लाह तमाला से) बछिंशश माँगते हैं। तथा वह अल्लाह तमाला की इबादत (उपासना) पूर्ण रूप से करते हैं। इस से (मुमिनों के दिल में) उनकी मुहब्बत पैदा होती है।

च- नाफ़रमानी तथा गन्दे कामों से नफ़रत और घृणा पैदा होती है।

छ- अल्लाह तमाला अपने बन्दों की देख-भाल करता है। इसके कारण उसका शुक और धन्यवाद अदा होता है। क्योंकि (अल्लाह तमाला) ने उनके साथ ऐसे फ़रिश्ते लगा रखे हैं, जो उनकी हिफ़ाजत और रक्षा करते हैं। तथा उनके कार्यों को लिखते रहते हैं। और उनके लिये अन्य लाभदायक काम भी करते हैं।



ईमान का तीसरा रुक्न

# आसमानी किताबों पर ईमान

अल्लाह तम्राला की ओर से, जो किताबें उसके रसूलों पर उतारी गयी, उन पर ईमान लाना, ईमान का तीसरा स्तम्भ कहलाता है। क्योंकि अल्लाह तम्राला ने अपने रसूलों को खुली और साफ़ चीज़ें देकर भेजा है। और लोगों की हिदायत (मार्गदर्शन), तथा उन पर महरबानी करने के लिये उन के लिये किताबें उतारी हैं, ताकि दुनिया व आखिरत में उनको खुशनसीबी (भाग्यशाली) हासिल हो। और वह (किताबें) एक अच्छा मार्ग बनें। जिस पर लोग चलें, तथा जिन चीज़ों में उनका आपस में मतभेद है उन में वह फैसला (निर्णय) कर सकें। अल्लाह तम्राला का फ़रमान है:

ا لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ  
وَالْمِيزَانَ لِيَقُولُوا النَّاسُ بِالْقِسْطِ ... ﴿الْحَدِيد، الآية: ٢٥﴾

**अनुवाद :** “निःसंदेह हम ने अपने रसूल, खुली तथा साफ़ चीज़ें देकर भेजे, उनके साथ किताबें, तथा पैमाना भी उतारा, ताकि लोग (हक़ व नाहक़, सत्य व असत्य) में निर्णय कर सकें।” (हदीद, आयत: 25)

अल्लाह का और फरमान है:

ا كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ الْنَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ  
وَأَنَّزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحُكِّمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ  
[البقرة، الآية: ٢١٣]

**अनुवाद :** “लोग एक ही मत थे। फिर अल्लाह तम्राला ने नबियों को खुशखबरी देने वाला, तथा डराने वाला बना कर भेजा।

और उनके साथ सत्य वाली किताबें उतारीं, ताकि वह लोगों  
के बीच मतभेद वाली चीज़ों में निर्णय करें।”

(बक्रः, आयत: 213)

(1)

## किताबों पर ईमान की हकीकतः

(आसमानी) किताबों पर ईमान का अर्थ है कि, यह बात पवके तौर से मानी जाये कि अल्लाह तम्राला ने अपने रसूलों पर कुछ किताबे उतारी हैं। यह किताबें वास्तव में अल्लाह का कलाम हैं। उनमें प्रकाश तथा हिदायत है। और जो कुछ उनमें है वह, हक़, सत्य तथा उचित है। उसको मानना और उस पर कर्म करना वाजिब है। इन (किताबों) की (सहीह) तादाद को केवल अल्लाह तम्राला ही जानता है। अल्लाह का फ़रमान है:

وَكَلَمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا ﴿١٦٤﴾ [النساء، الآية: ١٦٤].

अनुवादः “अल्लाह तम्राला ने मूसा (नबी) से (साफ़ साफ़ अथवा निःसंदेह) बात चीत की।” (निसा, आयत: 164)

और फ़रमाया:

وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ أَسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَمَ اللَّهِ... ﴿٦﴾ [التوبَة، الآية: ٦].

अनुवादः “अगर कोई मुश्हिरक (अनेकेश्वरवादी) तुम्हारी पनाह में आना चाहे, तो उसको पनाह दे दो, यहाँ तक कि वह अल्लाह के कलाम (कुरआन) को सुन ले।” (तौबः, आयत: 6)

(2)

## किताबों पर ईमान रखने का हुक्मः

जिन किताबों को अल्लाह ने अपने रसूलों पर उतारा है, उन सब पर ईमान रखना वाजिब है। अर्थात् वह अल्लाह का हकीकी कलाम हैं। और वह अल्लाह की उतारी हुई हैं। मख्लूक नहीं हैं। जो उनका अथवा उनमें से किसी एक का भी इनकार करेगा तो वह काफिर है। अल्लाह तभाला का फ़रमान है:

اَيَّاً يَهَا الَّذِينَ فَوَمَنْوَأْ نَوَمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَبِ الَّذِي نَزَّلَ  
عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَبِ الَّذِي اُنْزَلَ مِنْ قَبْلٍ وَمَنْ يَكُفُّرْ بِاللَّهِ  
وَمَلَكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالاً  
بَعِيداً ﴿١٣٦﴾ [النساء، الآية: ١٣٦]

**अनुवादः** “ऐ मुमिनो! अल्लाह पर, उसके रसूल पर, और उस किताब पर जो उन पर उतारी है, तथा उस किताब पर जो पहले उतारी थी, (इन सब) पर ईमान ले आओ। और जो, अल्लाह तभाला का, उसके फ़रिश्तों का, उसकी किताबों, उसके रसूलों तथा आखिरत के दिन का इनकार करेगा, तो वह बहुत दूर भटक जायेगा॥” (निसा, आयत: 136)

अल्लाह का और फ़रमान है:

۱ وَهَذَا كِتَبٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿١٠٥﴾ [الأنعام، الآية: 105]

**अनुवादः** “यह जो किताब हम ने उतारी है, बड़ी बरकत वाली किताब है। अतः इसी के पीछे लग जाओ। और (अल्लाह से डरते रहो) ताकि तुम पर रहम की जाये।” (अनआम, आयतः 155)

### (3) लोगों को किताबों की जरूरत, और उनके उतारने का मक्सदः

(लोगों को किताबों की जरूरत है, इसलिये इनके उतारने के कुछ मक्सद और उद्देश्य निम्नलिखित हैं :-)

(1) ताकि रसूलों पर उतारी हुई किताब ही की तरफ लोग अपने दीन का ज्ञान प्राप्त करने के लिये पलटें।

(2) ताकि रसूलों पर उतारी हुई किताब ही, उनकी उम्मत के लिये, आपस की मतभेद वाली बातों में फैसला करें।

(3) ताकि यह किताब नबियों की मौत के बाद, दीन की हिफाजत करें, चाहे कोई भी ज़माना हो, और कोई भी जगह हो। जैसा कि हमारे नबी जनाब मुहम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) की दावत का हाल है। (अर्थात् वह प्रत्येक ज़मान व मकान के लिये है)

(4) ताकि यह किताबें, अल्लाह तग़माला की ओर से मख्लूक पर हुज्जत (दलील अथवा तर्क) रहें। अतः लोग, इनका विरोध करने में भी विवस रहें। और उन से दूर भी न हो सकें।

अल्लाह तग़माला का फ़रमान है:

١ ﻷَكَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ أَنْبِيَاءً مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنْزَلَ

مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحُكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا أَخْتَلُفُوا فِيهِ ... ﴿

[البقرة، الآية: ٢١٣].

अनुवादः “लोग एक ही मत थे। फिर अल्लाह ने, खुशखबरी तथा डराने वाले रसूल भेजे, उनके साथ सत्य वाली किताबें उतारी। ताकि वह लोगों के बीच उनकी मतभेद वाली बातों में निर्णय कर सकें।” (बकरः, आयतः 213)

(4)

## किताबों पर ईमान कैसे रखें?

किताबों पर ईमान दौ तरीके का हैं:

- क- संछिप्त रूप से,
- ख- विस्तार पूर्वक।

संछिप्त रूप से ईमान रखने का अर्थ यह है कि आप यह ईमान रखें कि अल्लाह तमाला ने अपने रसूलों पर किताबें उतारी हैं।

विस्तार पूर्वक ईमान का अर्थ यह है कि जिन किताबों के नाम कुरआन शरीफ में आये हैं, आप उन पर ईमान रखें।

इन किताबों में से हम कुरआन, तौरात, ज़बूर, इंजील तथा हजरत इब्राहीम व हजरत मूसा की किताबों को जानते हैं।

तथा आप यह भी ईमान रखें कि अल्लाह ने अपने नबियों पर इन किताबों के अलावा, और किताबें भी उतारी हैं। परन्तु उनको केवल अल्लाह ही जानता है। हम नहीं जानते। यह सारी किताबें अल्लाह तमाला की तौहीद (ऐकेश्वरवाद) को सावित करने आयीं।

अर्थात्: केवल अल्लाह तमाला ही की उपासना की जाये। अच्छे-अच्छे काम किये जायें। शिर्क (अनेकेश्वरवाद) तथा ज़मीन में फ़साद (उपद्रव) न किया जाये। अतः सारे नबियों की दावत की जड़ तथा बुनियाद एक ही है। चाहे उनके कानून और आदेशों में अन्तर रहा हो।

पहली (प्राचीन) किताबों पर ईमान का मतलबः यह मानना है कि पिछले नवियों पर किताबें उतरी हैं। और कुरआन पर ईमान का मतलब यह है कि उसको (अल्लाह की किताब) माना जाये, और जो कुछ उसमें है, उसके अनुसार कार्य किये जायें। अल्लाह का फ़रमान है:

اَوَامِنَ الرَّسُولُ بِمَا اُنْزِلَ إِلَيْهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ فَوَانِنَ بِاللهِ  
وَمَلَكِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ... ﴿البقرة، الآية: ٢٨٥﴾

**अनुवादः** “रसूल, जो कुछ उन पर अल्लाह की ओर से उतरा है, उस पर ईमान लाये, और अन्य मुस्मिन भी। यह सब, अल्लाह पर, उसके फरिश्तों पर, उसकी किताबों पर, तथा उसके रसूलों पर ईमान रखते हैं।” (बकरः, आयतः 285)

अल्लाह का और फ़रमान है:

۱۷۸ اَتَبْعِعُوا مَا اُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِّكُمْ وَلَا تَتَّبِعُوا مِن دُونِهِ أَوْ لِيَأْفِي  
[الأعراف، الآية: ۳]

**अनुवादः** “जो कुछ तुम्हारी ओर, तुम्हारे ख की तरफ से उतरा है, उसके पीछे लग जाओ। और उसके अतिरिक्त अन्य सहायकों (बुजुर्गों) के पीछे मत लगो।” (आराफः, आयतः 3)

✽ कुरआन शारीफ की कुछ विशेषतायें:

कुरआन के अन्दर कुछ ऐसी विशेषतायें हैं जो उस से पहली किताबों में नहीं थीं। उन में से कुछ निम्नलिखित हैं:

1- कुरआन शारीफ अपने शब्द, अर्थ तथा जो वैज्ञानिक व संसार से सम्बन्धित हकीकतें (वास्तविकतायें) उसमें हैं, वह उन सब में "मुजिज़" (विवस कर देने वाला) है।

2- यह आखिरी आसमानी किताब है, इसके बाद कोई किताब नहीं आयेगी, जिस तरह मुहम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) के बाद कोई नबी नहीं आयेगा।

3- अल्लाह तमाला ने, हर टेढ़ेपन तथा हर तबदीली और प्रत्येक हेर फेर से उसकी हिफ़ाजत की जिम्मेदारी अपने ऊपर ले ली है। जबकि पुरानी किताबें अपने असली रूप में बाकी नहीं रह सकीं।

4- यह किताब अपने से पहले वाली किताबों की तस्दीक करती है। और उन सब पर ग़ालिब है।

5- कुरआन ने अपने से पहली किताबों को "मन्सूख" (निरस्त) कर दिया है। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

اَمَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَىٰ وَلَا كِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ

وَتَفْصِيلٌ كُلٌّ شَيْءٌ وَهُدًىٰ وَرَحْمَةٌ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ... ﴿١١﴾

[يوسف، الآية: ١١١].

**अनुवाद:** “यह कुरआन, झूठी बनायी हुई बात नहीं है। बल्कि यह तस्दीक करती है उन किताबों की, जो इस से पहले की हैं। तथा (यह), ईमान वालों के लिये, प्रत्येक वस्तु का विस्तार पूर्वक वर्णन, एवं हिदायत (मार्गदर्शन) तथा रहमत है।”

(यूसुफ, आयत: 111)

(5)

पुरानी किताबों की ख़बरों को मानना:

हम यह अच्छी प्रकार जानते हैं कि अल्लाह तमाला की तरफ़ से अपने रसूलों की ओर “वह्यी” (प्रकाशना) की गयी किताबों में, जो ख़बरें हैं, वह सब सत्य हैं। उन में कोई शंका

नहीं। लैकिन इसका यह अर्थ नहीं है कि हम, जो कुछ उन किताबों में आया है, जो (आज कल) यहूदी तथा ईसाईयों के पास हैं, उस सब को कबूल कर लें। क्योंकि उनमें बहुत कुछ बदला जा चुका है। और जिस रूप में वह अल्लाह के पास से उतरी थीं उस रूप में अब नहीं रहीं।

इन किताबों द्वारा जो यकीनी ज्ञान हमें मिला है, उस में से यह है - जिसके बारे में हमें, अल्लाह तमाला ने अपनी किताब (कुरआन) में खबर दी है कि - "कोई व्यक्ति अन्य व्यक्ति का भार नहीं उठायेगा"। इसी प्रकार यह कि "इन्सान को वही मिलेगा, जिस के लिये वह कोशिश करेगा, और उसी की कोशिश को देखा जायेगा, फिर उसको पूरा पूरा बदला दिया जायेगा"। अल्लाह का फ़रमान है:

اَمْ لَمْ يُنَبِّأْ بِمَا فِي صُحُفٍ مُوْسَىٰ ﴿١﴾ وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَىٰ  
ۚ اَلَّا تَزِرُ وَازْرَةٌ وِزْرٌ اُخْرَىٰ ﴿٢﴾ وَأَنَّ لَيْسَ لِإِنْسَنٍ إِلَّا مَا سَعَىٰ  
ۚ ثُمَّ يُجْزَهُ أَلْجَازًا وَالْأَوْفَىٰ ﴿٣﴾ وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَىٰ ﴿٤﴾

﴿النَّحْمُ، الآيَاتُ : ٤١-٣٦﴾ .

**अनुवादः** “क्या उसे इस बात की सूचना नहीं दी गयी जो मूसा तथा वफादार इब्राहीम (अलैहिमस्सलाम) के ग्रन्थ में थी? कि कोई व्यक्ति, किसी दूसरे व्यक्ति का बोझ नहीं उठायेगा। तथा उस को वही मिलेगा जिसकी कोशिश उस ने की होगी। तथा उसी की कोशिश देखी जायेगी। फिर उसे पूरा पूरा बदला दिया जायेगा?॥” (नज्म, आयातः 36-41)

अल्लाह तमाला का और फ़रमान है:

١ بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ١٦ وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ١٧ إِنَّ هَذَا لِفِي الصُّحْفِ الْأُولَى ١٨ صُحْفُ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى ١٩ [الأعلى، الآيات: ١٦-١٩].

**अनुवादः** “बल्कि तुम दुनिया की ज़िन्दगी को तरजीह (श्रेष्ठता) देते हो। हालाँकि आखिरत (परलोक) का जीवन अच्छा, तथा हमैशा रहने वाला है। यह बातें पहली किताबों में भी मौजूद हैं। (अर्थात्) इब्राहीम और मूसा की किताबों में।”

(आला, आयात: 16-19)

जहाँ तक इन (किताबों के) आदेशों का सम्बन्ध है, तो जो कुरआन शरीफ में आये हैं, उनको करना व मानना जरूरी है। लैकिन जो आदेश पहली किताबों में आये हैं, उन में से जो हमारे दीन के खिलाफ हैं तो हम उन पर कार्य नहीं करेंगे। इसलिये नहीं कि वह असत्य हैं। बल्कि वह अपने समय में हक् और सत्य थे, लैकिन हम पर उन के अनुसार कार्य करना जरूरी नहीं, क्योंकि वह हमारी शरीअत (दीन) के द्वारा निरस्त हो चुके हैं। लैकिन अगर (उनमें से कोई आदेश) हमारी शरीअत के अनुसार है, तो वह सत्य माना जायेगा। इसको हमारी शरीअत बताती है।

(6)

वह आसमानी किताबें जिनका जिक्र कुरआन शरीफ  
और हदीस में आया है:

१ - कुरआन शरीफः

यह अल्लाह तमाला का कलाम है। जो अन्तिम नवी मुहम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) पर उतरा है। और यह अन्तिम आसमानी किताब है। इसकी, फेर-बदल से हिफाजत स्वयं अल्लाह ने अपने जिम्मे ले रखी है। तथा इस के द्वारा दूसरी सारी किताबें निरस्त कर दी गयी हैं। अल्लाह का फ़रमान है:

﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾

[الحجر، الآية: ٩].

**अनुवादः** “हम ही ने यह जिक (कुरआन) उतारा है तथा हम ही इसकी हिफाजत करेंगे।” (हिजर, आयत: 9)

अल्लाह पाक का और फ़रमान है:

﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنْ  
الْكِتَبِ وَمُهَيِّمًا عَلَيْهِ فَالْحُكْمُ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ...﴾

[المائدة، الآية: ٤٨].

**अनुवादः** “हम ने तुम्हारी ओर हक के साथ किताब उतारी है, जो अपने से पहले वाली किताबों की तस्दीक (पुष्टि) करती है। तथा उन सब पर ग़ालिब भी है। तो आप उनके बीच अल्लाह के उतारे हुये आदेशों द्वारा निर्णय कीजिये।”

(माइदः, आयत: 48)

## २ - तौरातः

इस किताब को अल्लाह तमाला ने हजरत मूसा (अलैहिस्सलाम) पर उतारा था। इसको अल्लाह तमाला ने हिदायत (मार्गदर्शन) और प्रकाश वाला बनाया। इसके द्वारा

"बनी इस्राईल" (अर्थात् हजरत याकूब अलैहिस्सलाम की संतान) तथा उनके "उलमा" (आलिम लोग) निर्णय करते थे।

लैकिन जिस "तौरात" पर ईमान रखना वाजिब है, वह है जिसको अल्लाह तमाला ने हजरत मूसा (अलैहिस्सलाम) पर उतारा था। न कि वह बदली हुई तौरात जो आज-कल यहूदियों के पास है। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

إِنَّا أَنْزَلْنَا الْتُّورَةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا الْبَيِّنُونَ  
الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّهِ دِينَهُوَا وَالَّذِينَ بَيْنَهُوَا وَالَّذِينَ أَخْبَارُ بِمَا آسْتُحْفَظُوْا  
مِنْ كِتَابِ اللَّهِ... [المائدة، الآية: ٤٤].

अनुवाद: “निःसंदेह हम ने “तौरात” उतारी, उसमें नूर, प्रकाश और हिदायत का सामान था। इसी तौरात के द्वारा, अल्लाह के मानने वाले नबी, और अल्लाह वाले, तथा ज्ञानी, यहूदियों के बीच, निर्णय किया करते थे। क्योंकि उन्हें, अल्लाह की इस किताब की सुरक्षा का आदेश दिया गया था।”

(माइदः, आयत: 44)

### ३- इंजील (Bible):

यह वह किताब है जिसको अल्लाह तमाला ने हजरत ईसा (अलैहिस्सलाम) पर सत्य के साथ उतारा था। और इसने अपने से पूर्व आसमानी किताबों की पुष्टि की।

लैकिन जिस "बाईबल" पर ईमान लाना जरूरी है, वह किताब है जिसको अल्लाह तमाला ने, उसके असली रूप में, हजरत ईसा (अलैहिस्सलाम) पर उतारा था। न कि वह बदली हुई बाईबल जिसको आज कल ईसाई लोग लिये फिरते हैं।

अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

ا وَقَفَيْنَا عَلَىٰ فَاثِرِهِم بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ  
 مِنَ الْتَّوْرَةِ وَنَوَّاتِينَهُ إِلَّا نَجِيلَ فِيهِ هُدَىٰ وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ  
 يَدَيْهِ مِنَ الْتَّوْرَةِ وَهُدَىٰ وَمَوْعِظَةٌ لِّلْمُتَّقِينَ ﴿٤٦﴾

[المائدہ، الآیۃ: ۴۶]

**अनुवादः** “और उनके पश्चात ही हम ने ईसा पुत्र मर्यम को भेजा, वह अपने से पूर्व वाली किताब अर्थात् "तौरात" की पुष्टि करते थे। तथा उनको हम ने "इंजील" (Bible) प्रदान की, जिसमें प्रकाश और मार्गदर्शन का सामान था। और अपने से पूर्व किताब "तौरात" की पुष्टि करती थी। तथा वह, अल्लाह से डरने वालों के लिये स्पस्त मार्गदर्शन तथा शिक्षा वाली थी।” (माइदः, आयतः 46)

तौरात और बाईबल में हमारे नबी जनाब मुहम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) के नबी होने की खुशखबरी मौजूद है। अल्लाह तमाला का फरमान है:

اَللّٰهُمَّ يَسْأَلُنَّكَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَالْمُحْكَمِ  
 اَللّٰهُمَّ اَنْهِيْنَاهُمْ عَنِ  
 اَنْتَ وَمَنْ تَرَكْنَاهُمْ  
 اَنْتَ وَمَنْ تَرَكْنَاهُمْ [الأعراف، الآية: ١٥٧]

**अनुवादः** “...जो ऐसे अभिज्ञ ईशदूत नबी का अनुकरण करते हैं जिसको वह अपने पास तौरात और इंजील में लिखा हुआ पाते हैं। वह उनको अच्छे कार्यों का आदेश देते हैं, तथा पाप के कार्यों से रोकते हैं। तथा अपवित्र पदार्थों को निषेध बताते हैं।

तथा उन लोगों पर जो भार एवं गले के फँदे थे, उनको उन से दूर करते हैं।» (आराफ़, आयत: 157)

#### 4- ज़बूरः

यह वह किताब है जिसको अल्लाह तम्राला ने, हजरत दाऊद (अलैहिस्सलाम) पर उतारा था। और उसी ज़बूर पर ईमान लाना वाजिब है। न कि उस ज़बूर पर जो आज कल यहूदियों के पास बदले हुये रूप में मिलती है।

अल्लाह तम्राला का फ़रमान है:

۱... وَوَاتَّيْنَا دَاؤْدَ زَبُورًا ﴿١٦٣﴾ [النساء، الآية: ۱۶۳]

अनुवादः “और हम ने दाऊद को “ज़बूर” दी।” (निसा, आयत: 163)

#### 5- हजारत इब्राहीम व मूसा की विक्ताबः

यह वह किताबें हैं जो अल्लाह की ओर से हजरत इब्राहीम व मूसा को मिली थीं।

यह किताबें आज कल गुम हैं। इनके बारे में हम को केवल इतना ही मालूम है जितना कुरआन और हदीस में आया है। अल्लाह तम्राला का फ़रमान है:

﴿أَمْ لَمْ يُنَبِّأْ بِمَا فِي صُحْفِ مُوسَى ﴾ وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَى ﴾

﴿أَلَا تَزِرُّ وَازِرٌ وَزَرُّ أُخْرَى ﴾ وَأَنْ لَيْسَ لِإِنْسَنٍ إِلَّا مَا سَعَى ﴾

﴿وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى ﴾ ثُمَّ يُجْزَئُهُ الْجَزَّاءُ إِلَّا وَقَى ﴾

. ﴿٤١-٤٢﴾ [النجم، الآيات: 41-42]

अनुवादः “क्या उसे, उस बात की सूचना नहीं दी गयी जो मूसा के ग्रन्थ में थी? तथा वफादार इब्राहीम के ग्रन्थ में भी थी। कि

कोई व्यक्ति किसी दूसरे का बोझ नहीं उठायेगा। और यह कि प्रत्येक व्यक्ति के लिये केवल वही मिलेगा जिसका प्रयत्न स्वयं उस ने किया होगा। तथा केवल उसी की कोशिश देखी जायेगी? फिर उसे पूरा पूरा बदला दिया जायेगा?»

(नज़م, आयात: 36-41)

अल्लाहू तमाला का और फ़रमान है:

اَبَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا [١٦] وَالآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى [١٧] اِنَّ

هَذَا لِفِي الصُّحْفِ الْأُولَى [١٨] صُحْفِ اِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى [١٩]

. الأعلى، الآيات: ١٦-١٩.

**अनुवादः** “परन्तु तुम तो दुनिया के जीवन को श्रेष्ठता देते हो। हालाँकि आखिरत (परलोक) अत्यन्त सुखद एवं स्थाई है। यह बात पूर्व की पुस्तकों में भी है। अर्थात् इब्राहीम और मूसा के ग्रन्थों में।” (ओला, आयात: 16-19)



ईमान वा चौथा रुवन

# रसूलों पर ईमान

## (1)

### रसूलों पर ईमान

यह ईमान का एक बहुत महत्वपूर्ण रुक्न (स्तम्भ) है। इसके बगैर बन्दे का ईमान पूरा नहीं हो सकता।

रसूलों पर ईमान रखने का अर्थ है कि: यह पक्का यकीन रखा जाये कि अल्लाह के पैग़म्बर और रसूल हैं, जिनको अल्लाह ने अपना पैग़ाम पहुँचाने के लिये चुना। जिस ने उनकी बात मानी उसको हिदायत मिल गयी, तथा जिस ने उन की बात न मानी वह सच्चे रास्ते से भटक गया।

इसी प्रकार यह विश्वास रखा जाये कि उन्होंने अपने रब का पैग़ाम (बन्दों तक), पूरी तरह और साफ़-साफ़ पहुँचा दिया। उन्होंने अपनी अपनी कौम को अच्छी बातें बतायी। उन्होंने अल्लाह के लिये खूब परिश्रम और महनत की। और वह, (अल्लाह और लोगों के बीच) हुज्जत तथा प्रमाण और तर्क कायम कर गये। और उन्होंने अल्लाह के पैग़ाम में कोई तबदीली या कमी नहीं की।

अल्लाह तभाला ने, जिन रसूलों के नाम हमें बता दिये हैं, हम उन पर भी ईमान रखते हैं। और जिन के नाम नहीं बताये हैं, उन पर भी ईमान रखते हैं। उनमें से प्रत्येक रसूल अपने बाद आने वाले रसूल की खुशखबरी देता है। और बाद में आने वाला रसूल अपने से पहले की तस्दीक (पुष्टि) करता है। अल्लाह तभाला ने फ़रमाया:

اَقُولُواْ فَوَامِنَّا بِاللَّهِ وَمَا اُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا اُنْزِلَ إِلَى ابْرَاهِيمَ  
وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَآلَّا سَبَاطٍ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى

وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِيَنَ الْنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَ  
نَحْنُ لَهُمْ مُسْلِمُونَ ﴿١٣٦﴾ [البقرة، الآية: ١٣٦].

**अनुवादः** “(ऐ मुसलमानो!) तुम कह दो कि: हम, अल्लाह पर ईमान लाये, तथा उस पर भी जो हमारी ओर उतारा गया, और जो इब्राहीम, इस्माईल, इस्हाक, तथा याकूब एवं उनकी संतान पर उतारा गया, तथा जो कुछ अल्लाह की ओर से मूसा, ईसा, तथा अन्य नबियों को दिया गया, हम उन में से किसी के मध्य अन्तर नहीं करते। हम अल्लाह के आज्ञाकारी हैं।” (बकरः, आयत: 136)

जो व्यक्ति एक रसूल को झुठलाता है, तो मानो वह उस रसूल को भी झुठलाता है जिस ने उसकी पुष्टि की है। और जो उस की नाफ़रमानी करता है, तो वह (हकीकत में) उसकी नाफ़रमानी करता है, जिस ने उस की आज्ञाकारी का हुक्म दिया है। (यानी अल्लाह तभाला की) अल्लाह तभाला का फ़रमान है:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا  
بَيْنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بَعْضًا  
وَنَكْفُرُ بَعْضًا وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَخَذُوا  
بَيْنَ ذَلِكَ سَيِّلًا ۖ أُولَئِكَ هُمُ  
الْكَافِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ۖ﴾  
[النساء، الآيات: ١٥٠، ١٥١].

**अनुवाद :** “जो लोग अल्लाह तमाला, तथा उसके रसूलों (दूतों) के प्रति अविश्वास रखते हैं, और चाहते हैं कि अल्लाह और उसके रसूलों के मध्य अलगाव करें, तथा कहते हैं कि हम कुछ को मानते हैं, और कुछ को नहीं मानते। तथा इसके बीच-बीच रास्ता बनाना चाहते हैं, विश्वास करो कि यही अस्ली काफिर हैं। और काफिरों के लिये हम ने अत्याधिक कठोर यातना तैयार कर रखी है।” (निसा, आयतः 150-151)

## (2) "नुबुव्वत" की हकीकतः

"नुबुव्वत" (अर्थात्, अल्लाह की तरफ से किसी को नबी बनाना) खालिक़ व मख्लूक़ के बीच, अल्लाह की शरीअत पहुँचाने का वास्ता है। वह अपने बन्दों में से जिस पर चाहता है इसके द्वारा करम करता है। और जिस को चाहता है अपने लिये चुन लेता है। इसमें अल्लाह के अलावा किसी के लिये कोई अखित्यार और चयन नहीं है। अल्लाह का फ़रमान है:

اَللّٰهُ يَصُطِّفِ مِنْ الْمَلَكَةِ رُسُلًا وَمِنْ النَّاسِ اَبَّ اَللّٰهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿٧٥﴾ [الحج، الآية: ٧٥]

**अनुवाद:** “फ़रिश्तों में से तथा मनुष्यों में से, रसूल को अल्लाह ही चयन करता है। बेशक अल्लाह सुनने और देखने वाला है।”  
(हज्ज, आयतः 75)

नुबुव्वत, (अल्लाह की तरफ से) दी जाती है। यह कमाई नहीं जाती। और न ही यह ज़ियादा फरमाँबरदारी, अथवा अधिक इबादत करने से हासिल की जा सकती है। और न ही

यह किसी नवी के अख्तयार या तलब और माँगने से मिलती है। बल्कि इसका चयन, केवल अल्लाह ही की तरफ से होता है।  
अल्लाह का फ़रमान है:

﴿... إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ﴾ [١٣]

[الشورى، الآية: ١٣]

अनुवादः “अल्लाह जिसे चाहे अपने लिये चुन लेता है। तथा जो भी उसकी ओर ध्यानमग्न होता है, वह उसका उचित मार्गदर्शन करता है।” (शूरा, आयतः 13)

### (3)

#### रसूल भेजने की हिक्मत व कारणः

रसूल भेजने की हिक्मत निम्नलिखित कुछ चीज़ों में मिलती है:

1- बन्दों को, बन्दों की गुलामी से, केवल अल्लाह की गुलामी की ओर निकालना। अल्लाह का फ़रमान है:

﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ﴾ [١٠٧] [الأنبياء، الآية: 107]

अनुवादः “तथा हम ने आप को पूरे विश्व के लिये केवल दया और रहमत बनाकर भेजा है।” (अम्बिया, आयतः 107)

2- उस मक्सद और उद्देश्य को बताना जिसके कारण अल्लाह तभाला ने यह मख्लूक़ रची है। और वह उद्देश्य, यह है कि: केवल अल्लाह ही को सत्य माबूद माना जाये। तथा उसी की उपासना की जाये। और यह उद्देश्य केवल उन रसूलों के द्वारा ही जाना जा सकता है जिनको अल्लाह ने अपनी मख्लूक़

में से चुना। और दुनिया तथा आखिरत में उनका मर्तबा और पद बढ़ाया। अल्लाह का फरमान है:

اَوَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا اَنْ اَعْبُدُوا اَللَّهَ وَاجْتَبَيْوْا  
الظَّلْعُوت... ﴿٣٦﴾ [النحل، الآية: ٣٦]

**अनुवाद:** “तथा हम ने प्रत्येक समुदाय में रसूल भेजे, (ताकि वह कहें कि (लोगो!) अल्लाह की उपासना करो और तागूत (असुर) से बचो।” (नहल, आयत: 36)

**3-** रसूल भेज कर इन्सानों पर हुज्जत (प्रमाण) कायम करना। अल्लाह का फरमान है:

اَرْسَلَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُطَّةٌ بَعْدَ  
الرُّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿١٦٥﴾ [النساء، الآية: ١٦٥]

**अनुवाद:** “(हम ने इन्हें) शुभसूचक एवं सचेत करता रसूल बनाया, ताकि रसूल भेज देने के पश्चात्, अल्लाह तमाला पर, लोगों का कोई बहाना तथा अभियोग न रह जाये। और अल्लाह तमाला बड़ा बलपूर्वक तथा बड़ी हिक्मत वाला है।”  
(निसा, आयत: 165)

**4-** कुछ उन चीजों के बारे में बताना जो हम से ग़ायब हैं। और उनको हमारी बुद्धि नहीं जान सकती। जैसे अल्लाह के नाम और सिफ़तें, तथा फ़रिश्तों और अन्तिम दिन की जानकारी, इत्यादि।

**5-** रसूल, अच्छा नमूना तथा आदर्श होते हैं। उनके अख्लाक़ व स्वभाव उच्च होते हैं। तथा वह (ग़लत) शंका और कामवासनाओं से पाक होते हैं। अल्लाह तमाला का फरमान है:

۱۰۰ اُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فِيهِدَنَاهُمْ أَفْتَدَهُ ﴿٩٠﴾ [الأنعام، الآية: ۹۰]

अनुवाद: “वही हैं जिन का अल्लाह ने मार्गदर्शन किया। अतः उन्हीं के पथ पर चलो।” (अनआम, आयत: 90)  
अल्लाह का और फ़रमान है:

الْقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ... ﴿٦﴾ [المتحنة، الآية: ۶]

अनुवाद: “वास्तव में तुम्हारे लिये उनमें अच्छा नमूना (आदर्श) है।” (मुम्तहिना, आयत: 6)

6- आत्मा की इस्लाह और सुधार करना, उसको पाक साफ़ करना, तथा उसको हर उस चीज़ से सावधान करना जो उसको बिगड़ सकती है। अथवा उसका अन्त कर सकती है।

अल्लाह का फ़रमान है:

أَهُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَمَمِينَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتَلَوَّ عَلَيْهِمْ فَوَابَتِهِ  
وَيُزَكِّيْهِمْ وَيُعِلِّمُهُمُ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ ﴿٢﴾ [الجمعة، الآية: ۲]

अनुवाद: “वही है जिस ने अशिक्षित लोगों में, उन्हीं में से एक संदेष्टा भेजा, जो उन्हें उसकी आयतें पढ़ कर सुनाता है। तथा उनको शुद्ध करता है। और उन्हें कुरआन और हिक्मत की बातें सिखाता है।” (जुमा, आयत: 2)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया:

(إِنَّمَا بَعَثْتُ لِأَنْتَمْ مَكَارِمَ الْأَخْلَاقِ) [رواه أحمد والحاكم]

अनुवाद: (मुझे केवल अच्छे अख्लाक़ (स्वभाव) की पूर्ति के लिये भेजा गया है।) (अहमद व हाकिम)

## (4)

### रसूलों के कामः

क- शरीअत (अल्लाह तमाला का दीन, पैग्राम व कानून) को लोगों तक पहुँचाना, तथा उनको केवल अल्लाह की उपासना की ओर बुलाना, और दूसरों की गुलामी व उपासना से रोकना। अल्लाह का फ़रमान है:

اَلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسْ�تِ اللَّهِ وَيَخْشُونَهُ وَلَا يَخْشُونَ اَحَدًا إِلَّا اللَّهُ  
وَكَفَىٰ بِاللَّهِ حَسِيبًا ﴿٣٩﴾ [الأحزاب، الآية: ٣٩].

अनुवादः “यह सब ऐसे थे कि अल्लाह तमाला के आदेश पहुँचाया करते थे। एवं अल्लाह ही से डरते थे। तथा अल्लाह के अतिरिक्त किसी से नहीं डरते थे। और अल्लाह तमाला हिसाब लेने के लिये पर्याप्त है॥” (अहज़ाब, आयतः 39)

ख- अल्लाह के उतारे हुये दीन को बयान करना। अल्लाह का फ़रमान है:

اَ وَأَنَزَلْنَا إِلَيْكَ الْذِكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ  
يَتَفَكَّرُونَ ﴿٤٤﴾ [النحل، الآية: ٤٤].

अनुवादः “यह किताब हम ने तुम्हारी ओर उतारी है, ताकि लोगों की ओर जो उतारा गया है, आप उसे स्पष्ट रूप से वर्णन कर दें। शायद कि वह सौच विचार करें॥” (नहल आयत 44)

ग- लोगों को भलाई का मार्गदर्शन करना। और बुराई से सावधान करना। तथा अच्छे स्वाब (पुण्य) की शुभसूचना देना, और यातना (अजाब) से डराना। अल्लाह का फ़रमान है:

إِرْسَلَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ... ﴿النساء، الآية: ١٦٥﴾ .

अनुवादः “हम ने इन रसूलों को शुभसूचक एवं सचेत - कर्ता बनाया।” (निसा, आयतः 165)

घ- कर्म व कथन में उच्च नमूना (आदर्श) बनकर लोगों की इस्लाह और सुधार करना।

झ- अल्लाह तमाला के कानून व शरीअत को लोगों में नाफिज (लागू) करना।

च- क्यामत के दिन रसूलों का अपनी क़ोमों पर गवाही देना कि, उन्होंने अल्लाह तमाला का पैग़ाम, साफ़ साफ़ लोगों तक पहुँचा दिया था। अल्लाह का फ़रमान है:

۱۷۱ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَؤُلَاءِ شَهِيدًا ﴿النساء، الآية: ۱۷۱﴾ .

अनुवादः “तो क्या हाल होगा उस समय, जब प्रत्येक समुदाय में से हम एक गवाह लायेंगे! और आप को इन लोगों पर गवाह बनाकर लायेंगे?” (निसा, आयत 41)

(5)

## सब नबियों का धर्म, इस्लाम ही था।

इस्लाम ही तमाम नबियों और रसूलों का धर्म रहा है। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

۱۹ إِنَّ الَّذِينَ كَعْدَ اللَّهِ إِلَّا سَلَمُوا ﴿آل عمران، الآية: ۱۹﴾ .

अनुवादः “निश्चय, अल्लाह के पास धर्म, इस्लाम ही है।”

(आले इमरान, आयतः 19)

सारे नबी केवल अल्लाह की उपासना की ओर बुलाते हैं। और दूसरे की उपासना से रोकते हैं। उनके कानून व शरीअत में चाहे मतभेद रहा हो, पर "अस्ल" अर्थात्: "तौहीद" (एकेश्वरवाद) में वह सब एक थे। नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) का फ़रमान है:

(الأنبياء إخوة لعات) [رواه البخاري]

अनुवाद: “सारे नबी “अल्लाती” भाई (अर्थात् माँ की तरफ से सोतीले भाई) हैं।” (बुखारी शरीफ)

(6)

रसूल, इन्सान हैं। वह गैब नहीं जानते।

गैब का ज्ञान रखना, अल्लाह तमाला की एक सिफ़त है। यह नवियों की विशेषता नहीं है। क्योंकि वह भी दूसरे इन्सानों की तरह इन्सान हैं। खाते भी हैं। और पीते भी हैं। शादी भी करते हैं। और सोते और बीमार भी होते हैं। तथा उनको थकान भी लाहिक होती है। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنْ أَمْرُسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ  
الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسْوَاقِ... [الفرقان، الآية: ٢٠].

अनुवाद: “तथा हम ने आप से पूर्व जितने भी रसूल भेजे, वह सब भोजन भी करते थे, और बाज़ारों में भी चलते फिरते थे...।” (फुरक़ान, आयत: 20)

अल्लाह तमाला का और फ़रमान है:

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجًا وَذُرِّيَّةً [الرعد، الآية: ٣٨].

**अनुवादः** “और हम ने आप से पूर्व बहुत रसूल भेजे हैं। और उनके लिये हम ने पत्नी और संतान बनायी।” (राद, आयतः 38)

इसी प्रकार उनको भी, दूसरे इन्सानों की तरह ग़म, खुशी, चुस्ती, और थकान आदि भी पहुँचती है। अल्लाह तमाला ने उनको केवल इसलिये चुना, ताकि वह अल्लाह के दीन को लोगों तक पहुँचा दें। और उनको, ग़ैब की केवल वही बातें मालूम हैं, जो अल्लाह तमाला ने उनके लिये बता दी हैं।

अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

اَعْلَمُ الْعَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى عَيْبِهِ اَحَدًا ﴿٣﴾  
رَسُولٌ فَإِنَّهُ رَيْسُكُ مِنْ بَيْنِ يَدِيهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا ﴿٤﴾

[الجن، الآياتان ٢٧، ٢٦].

**अनुवादः** “वह (यानी अल्लाह तमाला), ग़ैब और परोक्ष का जानने वाला है। और अपने परोक्ष पर वह किसी को अवगत नहीं कराता। अतिरिक्त उस संदेष्टा के, जिसे वह प्रिय बना ले। इसलिये कि वह उसके आगे - पीछे, रक्षक निर्धारित कर देता है।” (जिन्न, आयतः 27)

(7)

## रसूल, पाक और बेगुनाह होते हैं।

अल्लाह तमाला ने अपने पैग़ाम को पहुँचाने के लिये सब से अच्छे, तथा अख्लाक, स्वभाव, और रूप में सब से पूर्ण लोग चुने। अल्लाह तमाला ने उनको हर प्रकार के (छोटे) बड़े गुनाह तथा हर दोष से महफूज और सुरक्षित रखा। ताकि वह अल्लाह की प्रकाशना को अपनी-अपनी क़ोमों तक पहुँचा दें।

अतः वह जो कुछ अल्लाह की तरफ से कहते हैं, सब में "मासूम" और पाक होते हैं। इस पर पूरी उम्मत का इत्तिफाक (एकता) है। अल्लाह तम्राला का फ़रमान है:

اَيُّهَا الْرَّسُولُ بَلَّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا  
بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴿٦٧﴾ [المائدة، الآية: ٦٧]

अनुवाद: ““ऐ रसूल! आप की ओर, आप के पोषक की तरफ से जो उतारा गया है, उसे (लोगों तक) पहुँचा दीजिये। यदि आप ने ऐसा नहीं किया तो, आप ने अपने पालनहार का संदेश नहीं पहुँचाया। और अल्लाह तम्राला, लोगों से आप की रक्षा करेगा।”” (माइदः, आयत: 67)

अल्लाह तम्राला का और फ़रमान है:

اَلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالَتِ اللَّهِ وَيَكْسُبُونَهُ وَلَا يَكْسُبُونَ اَحَدًا إِلَّا  
اللَّهُ... ﴿٣٩﴾ [الأحزاب، الآية: ٣٩].

अनुवाद: ““यह सब ऐसे थे कि अल्लाह का पैग़ाम पहुँचाया करते थे। तथा उसी से डरते थे। और उसके अतिरिक्त किसी से नहीं डरते थे।”” (अहङ्काब, आयत: 39)

अल्लाह का और फ़रमान है:

اِلَّيْعَلَمَ اَنْ قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالَتِ رَبِّهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَى  
كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا ﴿٢٨﴾ [الجن، الآية: ٢٨].

अनुवाद: ““ताकि ज्ञान हो जाये कि उन्होंने अपने प्रभु के संदेश को पहुँचा दिया। अल्लाह ने उनके निकटवर्ती वस्तुओं को घेर

रखा है। तथा प्रत्येक वस्तु की गणना कर रखी है॥ (जिन्न, आयतः 28)

यदि किसी नबी से कोई ऐसा छोटा गुनाह हो भी जाये जिसका (अल्लाह के पैग़ाम को) पहुँचाने से कोई सम्बंध नहीं, तो उसको उनके लिये बता दिया जाता है। फिर वह फौरन उस से तौबा कर लेते हैं। और वह ऐसे हो जाते हैं जैसे गुनाह किया ही न हो। और इस से उनका दर्जा और अधिक बढ़ जाता है। क्योंकि अल्लाह तमाला ने अपने नबियों को सम्पूर्ण अख्लाक़ तथा अच्छी सिफ़तों के साथ ख़ास किया है। और उनको हर उस चीज़ से पाक कर दिया है जिस से उनका मान व दर्जा कम हो जा सकता है।

(8)

## नबी व रसूलों की सँख्या, तथा सब से अफ़्ज़ल रसूल।

यह बात प्रमाणित है कि रसूलों की गिनती तीन सौ (300) से ज़ियादा है। क्योंकि जब आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) से रसूलों की तादाद (गिनती) पूछी गयी तो आप ने फ़रमाया:

(ثلاثة وخمس عشرة جمّاً غفيراً) [رواه الحاكم]

अनुवादः (तीन सौ पन्द्रह की काफी बड़ी तादाद में हैं।) (हाकिम)

नबियों की तादाद इस से अधिक है। उन में से कुछ की कहानी अल्लाह ने हमको बता दी है। और कुछ की नहीं बतायी। उनमें से अल्लाह ने पच्चीस (25) नबी व रसूलों के नाम कुरआन शरीफ में जिक किये हैं। अल्लाह का फ़रमान है:

۱ وَرَسُلًا قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلٍ وَرَسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ

عَلَيْكَ... ﴿ [النساء، الآية: ۱۶۴].

**अनुवादः** “और आप से पुर्व के बहुत से रसूलों की घटनायें हम ने आप से वर्णन की हैं। और बहुत से रसूलों की नहीं भी की हैं।” (निसा, आयत: 164)

अल्लाह का और फ़रमान है:

۱۷۱ اَوَتِلْكَ حُطَّتُنَا۝ وَاتَّيْنَاهَا۝ اِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ۝ نَرَفَعُ دَرَجَتِ  
۱۷۲ مَنْ نَشَاءُ۝ اِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيهِ۝ وَوَهَبْنَا۝ لَهُ۝ اِسْحَاقَ۝  
۱۷۳ وَيَعْقُوبَ۝ كُلَّا۝ هَدَيْنَا۝ وَنُوحًا۝ هَدَيْنَا۝ مِنْ قَبْلٍ۝ وَمِنْ ذُرِّيَّتِهِ۝  
۱۷۴ دَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ۝ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَرُونَ۝ وَكَذَّالِكَ۝  
۱۷۵ نَطْرِيَ الْمُحْسِنِينَ۝ وَزَكَرِيَا۝ وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلَيَّاسَ كُلُّ۝  
۱۷۶ مِنَ الصَّالِحِينَ۝ وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيَوْنَسَ وَلُوطًا۝  
۱۷۷ وَكُلَّا۝ فَضَّلْنَا عَلَىٰ الْعَالَمِينَ۝ وَمِنْ فَوَابَاهِمَ وَذُرِّيَّتِهِمْ۝  
۱۷۸ وَإِخْوَانِهِمْ وَاجْتَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَىٰ صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ۝

[الأنعام، الآيات: ۱۷۱-۱۷۸].

**अनुवादः** “तथा यह हमारा तर्क है। जिसे हम ने इब्राहीम को, उनके समुदाय की तुलना में दिया। हम जिसका पद चाहें बढ़ा देते हैं। निश्चय तुम्हारा रब ज्ञान तथा हिक्मत वाला है। तथा

हम ने उनहें (पुत्र) इस्हाक़ एवं (पौत्र) याकूब प्रदान किया। तथा प्रत्येक को सीधा रास्ता दिखाया। तथा उनकी संतान में दाऊद एवं सुलैमान तथा अय्यूब एवं यूसुफ तथा मूसा एवं हारून को, तथा इसी प्रकार हम उपकर्मियों को प्रत्युपकार प्रदान करते हैं। तथा ज़करिया एवं यह्या तथा ईसा एवं इल्यास को, प्रत्येक सदाचारियों में से थे। तथा इस्माईल और यसा तथा यूनुस और लूत को, प्रत्येक को हम ने विश्वासियों पर प्रधानता दी। तथा उनके पिताओं तथा संतानों एवं भाईयों में से। तथा हम ने उनका निर्वाचन किया। और उन्हें सीधा रास्ता दिखाया॥

(अनआम, आयत: 83-87)

और अल्लाह तम्बाला ने रसूलों को एक दूसरे पर फजीलत (प्रधानता) दी है। अल्लाह का फ़रमान है:

۱ تِلْكَ الْرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴿٢٠٣﴾ [البقرة، الآية: ٢٠٣].

अनुवाद: उन रसूलों को हम ने एक दूसरे पर प्रधानता दी है॥

(बक़रः, आयत: 253)

इन रसूलों में सब से अफ़ज़ल और उत्तम, "ऊलूल अज़म" (साहस वाले) रसूल हैं। और वह: हजरत नूह, इब्राहीम, मूसा, ईसा, तथा हमारे नबी जनाब मुहम्मद (सल्लल्लाहु अलैहिम व सल्लम) हैं। अल्लाह का फरमान है:

۱ فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الْرُّسُلِ ﴿٣٥﴾ [الأحقاف، الآية: ٣٥].

अनुवाद: “अतः आप सब्र (धैर्य) करें। जैसा कि साहस वाले रसूलों ने धैर्य किया॥” (अहकाफ, आयत: 35)

अल्लाह का और फ़रमान है:

۱ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيقَاتَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَبْنَ مَرْيَمَ وَأَخَذْنَا مِنْهُمْ مِيقَاتاً عَلَيْظَا ﴿٧﴾ [الأحزاب، الآية: ٧].

**अनुवादः** “जब कि हम ने समस्त नबियों से वचन लिया। (विशेष रूप से) आप से, तथा नूह, इब्राहीम, मूसा और ईसा पुत्र मर्याम से, और हम ने उनसे वचन भी पक्का एवं सुदृढ़ लिया।” (अहङ्काब, आयतः 7)

हजरत मुहम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम), सब रसूलों से अफ़्ज़ल, और आखिरी नबी, तथा मुत्तकियों (अल्लाह से डरने वालों) के इमाम हैं। जब सारे नबी इकट्ठे होंगे तो आप उनके इमाम होंगे। और जब वह (क़्यामत के दिन) आयेंगे तो आप उन की तरफ से बोला होंगे। आप "मकामे मह्मूद" वाले हैं। जिस पर अगले पिछले सारे लोग आप पर रश्क (ईर्ष्या) करेंगे। आप "हम्द" (अल्लाह की प्रशंसा) के झन्डे तथा "होज" (जलाशय) वाले हैं। क़्यामत के दिन आप ही, लोगों की सिफारिश करेंगे। तथा आप ही "फजीलत" व "वसीला" वाले हैं। आप को अल्लाह ने सब से अच्छा क़ानून देकर भेजा। और आप की उम्मत को अल्लाह ने सब से अच्छी उम्मत बनाया। अल्लाह ने आप को, और आप की उम्मत को वह खूबियाँ और विशेषतायें दीं जो पहले लोगों को नहीं दी गयीं। आप की उम्मत पैदा होने में आखिरी, लैकिन क़्यामत के दिन सब से पहले (ज़िन्दा करके) उठाई जायेगी।

आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया:

(فضلت على الأنبياء بست ...) [رواه مسلم]

**अनुवादः** (मुझे दूसरे नबियों पर छः चीज़ों के द्वारा फजीलत और श्रेष्ठता दी गयी है।) (सहीह मुस्लिम)

आप ने और फ़रमाया:

(أَنَا سِيدُ الْأَوَّلِينَ وَالْآخِرِينَ لَوَاءُ الْحَمْدِ وَلَا فَخْرٌ وَمَا مِنْ نَبِيٍّ يُوْمَئِذٍ، إِذَا  
فَمَنْ سَوَاهُ إِلَّا تَحْتَ لَوَائِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ) [رواه أحمد والترمذى]

**अनुवादः** (मैं क़्यामत के दिन आदम (अलैहिस्सलाम) की औलाद का सरदार हूँगा। और मेरे ही हाथ में "हम्द" (प्रशंसा) का

झंडा होगा। और इसमें कोई गर्व की बात नहीं। और क्यामत के दिन, हजरत आदम समैत, सारे लोग मेरे झंडे के नीचे होंगे।) (मुस्तद अहमद, त्रिमिजी)

हमारे नबी (मुहम्मद सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) के बाद, फजीलत और श्रेष्ठता में हजरत इब्राहीम (अलैहिस्सलाम) हैं। वह अल्लाह के "ख़्लीل" (प्रिय दोस्त) हैं।

अतः दौनों ख़्लीلः (मुहम्मद व इब्राहीम अलैहिस्सलाम), "ऊलुल अज़म" रसूलों में सब से अफ़्ज़ल हैं। फिर शेष तीनों का नंबर है।

(9)

### नवियों की निशानियाँ और मुजिज़े।

अल्लाह तमाला ने अपने नवियों का, बड़ी बड़ी निशानियाँ और हैरान कर देने वाले "मुजिज़े" (अर्थात् चमत्कार) देकर, समर्थन किया। ताकि वह लोगों के लिये, अथवा उनके ख़िलाफ और विरुद्ध, हुज्जत और तर्क हों।

उन्हीं चमत्कारों में से, कुरआन शरीफ़ है। इसी प्रकार चाँद का फटना, लाठी का साँप बनना, तथा मिट्टी से चिड़िया पैदा करना आदि हैं।

अतः आदत के ख़िलाफ आने वाला चमत्कार और मुजिज़ा, सच्ची मुहब्बत पर दलालत करता है। और "करामत" सच्ची "नुबुव्वत" की गवाही देने वाले की सच्चाई को बताती है। अल्लाह का फरमान है:

أَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ... [الْحَدِيد، الآية: ٢٥].

**अनुवादः** “निःसंदेह हम ने अपने रसूल खुली हुई चीज़ें देकर भेजे हैं।” (हदीद, आयतः 25)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फरमाया:  
 (ما من نبی من الانبیاء إِلَّا وَقَدْ أُوتِيَ مِنَ الْآيَاتِ مَا آمَنَ عَلَى مِثْلِهِ الْبَشَرُ وَإِنَّمَا  
 كَانَ الَّذِي أُوتِتَهُ وَحْيًا أَوْ حَاجَةً إِلَيْ فَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَكْثَرَهُمْ تَابِعًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ)  
 [متقد علىه]

**अनुवादः** (प्रत्येक नबी को ऐसी निशानी दी गयी जिस प्रकार की निशानी को मानव अथवा इन्सान मानता और समझता था। और मुझे जो निशानी दी गयी है, वह, प्रकाशना अर्थात् कुरआन शरीफ है। अतः मुझे आशा है कि क्यामत के दिन मेरे सब से अधिक मानने वाले होंगे।) (बुखारी व मुस्लिम)

(10)

## हमारे नबी जनाब मुहम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) की नुबुव्वत पर ईमान।

आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) की नुबुव्वत पर ईमान लाना, ईमान की बहुत बड़ी बुनियाद है। इस के बिना ईमान पूरा नहीं हो सकता। अल्लाह का फरमान है:

۱۳ ﴿فَإِنَّمَا أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيرًا﴾ [الفتح، الآية: ۱۳].

**अनुवादः** “जो, अल्लाह तथा उसके रसूल पर ईमान नहीं लाते (तो न लायें), हम ने काफिरों के लिये भड़कती यातना तैयार कर रखी है।” (फत्ह, आयतः 13)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) का फरमान है:  
 (أَمْرَتْ أَنْ أَفَاتِ النَّاسَ حَتَّىٰ يَشْهُدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَإِنِّي رَسُولُ اللَّهِ)  
 [رواه مسلم]

**अनुवादः** (मुझे आदेश है कि मैं लोगों से लड़ूँ यहाँ तक कि वह यह गवाही दे दें कि, अल्लाह के अलावा कोई (सच्चा) माबूद नहीं। तथा मैं, अल्लाह का रसूल हूँ।) (मुस्लिम)

आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) पर ईमान रखने के लिये कुछ चीज़ें अनिवार्य हैं। जिनके बगैर आप पर ईमान पूरा नहीं हो सकता। उन में से कुछ निम्नलिखित हैं:

**(1) आप के बारे में ज्ञान प्राप्त करना:**

आप मुहम्मद पुत्र अब्दुल्लाह पुत्र अब्दुल मुत्तलिब पुत्र हाशिम हैं। हाशिम, कुरैश (खानदान) से हैं। और कुरैश अरब हैं। तथा अरब इस्माईल पुत्र इब्राहीम ख़लील (अलैहिमस्सलाम) की ओलाद (संतान) हैं। आप ने (63) वर्ष की आयु पायी। चालीस (40) साल नबी बनाये जाने से पहले, तथा तैईस (23) साल नबी व रसूल बनने के बाद के हैं।

**(2) जो बातें आप ने बताई हैं, और जिन चीज़ों के करने का आप ने आदेश दिया है, और जिन के करने से रोका है, उनको मानना। तथा अल्लाह तभाला की उपासना, आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) के बताये हुए तरीके और उपाय के अनुसार करना।**

**(3) यह यकीन रखना कि आप जिन्न और इन्सान, सब की तरफ रसूल बनाकर भेजे गये हैं। अतः आपकी आज्ञा दोनों पर जरूरी है। अल्लाह तभाला का इरशाद है:**

اَقُلْ يَا اَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴿الاعراف، الآية: ١٥٨﴾

**अनुवादः** “(ऐ मुहम्मद!) आप कह दीजिये कि ,ऐ लोगो! मैं तुम सब की ओर अल्लाह का रसूल हूँ॥” (आराफ़, आयत: 185)

**(4) आप के आखिरी तथा अन्तिम और सब से अफ़्ज़ल व उच्चतम रसूल होने पर ईमान रखना।**

अल्लाह तभाला का फ़रमान है:

۱... وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ ﷺ [الأحزاب، الآية: ۴۰]

**अनुवादः** “बल्कि आप तो अल्लाह के रसूल, और आखिरी तथा अन्तिम नबी हैं।” (अहजाब, आयतः 40)

इसी प्रकार यह विश्वास रखना कि आप, अल्लाह के “ख़्लीل” (प्रिय दोस्त) हैं। तथा हजरत आदम (अलैहिस्सलाम) की संतान के सरदार हैं। और सब से उच्च सिफारिश वाले हैं, जो “वसीला” के साथ ख़ास है। “वसीला” जन्नत अर्थात् स्वर्ग में, सब से ऊँची श्रेणी का नाम है।

इसी प्रकार यह यकीन रखना कि आप “होज” वाले हैं। और आप की उम्मत सब से अच्छी उम्मत है। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

۱۳۰. [آل عمران، الآية: ۱۱۰]. كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ

**अनुवादः** “तुम, लोगों के लिये सब से अच्छी उम्मत बनाकर पैदा किये गये हो।” (आले इमरान, आयतः 110)

आप की उम्मत की सँख्या, जन्नत में सब से अधिक होगी। इसी प्रकार यह यकीन रखना कि आप की “शरीअत” ने पिछली सारी “शरीअतों” को निरस्त कर दिया है।

(5) अल्लाह तमाला ने सब से बड़े “मुजिज़ा” और सब से बड़ी व खुली निशानी के द्वारा, आप का समर्थन किया है। और वह मुजिज़ा अथवा चमत्कार “कुरआन शरीफ” है।

वह, अल्लाह का कलाम है। उसके अन्दर कोई परिवर्तन तथा तबदीली नहीं हो सकती। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

۱۸۸. [الإسراء، الآية: ۸۸]. قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لَعْضًا ظَهِيرًا

अनुवादः “आप कह दीजिये कि यदि इन्सान और जिन्न भी इकट्ठे हो जायें, तब भी वह उस जैसा कुरआन नहीं ला सकते। चाहे वह आपस में एक दूसरे के सहायक भी बन जायें।” (इस्लाम, आयतः 88)

अल्लाह का और फ़रमान है :

﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرَأَنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾

[الحجر، الآية: ٩].

अनुवादः “निःसंदेह हम ही ने यह कुरआन उतारा है। और हम ही इसकी हिफाजत करेंगे।” (हिज्र, आयतः 9)

(6) यह ईमान रखना कि आप ने (अल्लाह के) पैग़ाम को पहुँचा दिया। अमानत अदा करदी। तथा उम्मत के लिये अच्छा ही अच्छा सौचा, और किया। कोई भलाई की ऐसी बात नहीं छोड़ी जिसको उम्मत के लिये बता न दिया हो। (और इसी प्रकार) बुराई की कोई ऐसी चीज़ न छोड़ी जिस से उम्मत को न रोक दिया हो। तथा सावधान न कर दिया हो। अल्लाह का फ़रमान है:

﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾

[التوبه، الآية: ١٢٨]

अनुवादः “निःसंदेह तुम्हारे पास, तुम ही में से एक रसूल आये हैं। उनको, तुम्हारी हानि की बातें बहुत भारी लगती हैं। वह तुम्हारे लाभ के बड़े इच्छुक रहते हैं। ईमान वालों के लिये अत्यन्त करूणाकारी कोमल हृदय हैं।” (तौबा, आयतः 128)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया:

(ما من نبی بعثه الله في أمة قبلي إلا كان حقا عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم ويحذر أمته من شر ما يعلمه لهم) [رواه مسلم]

**अनुवादः** (मुझ से पहले किसी भी समुदाय में जो भी नवी आये, उन पर जरूरी था कि अपनी उम्मत को हर अच्छाई की बातें बतायें। तथा बुरी बातों से सावधान करें।) (मुस्लिम)

(7) आप से मुहब्बत और प्रेम करना। तथा आपकी मुहब्बत को स्वयं और दूसरी सब चीज़ों से आगे रखना। आपका आदर करना, मान करना, तथा प्रशंसा करना, और आप की आज्ञाकारी करना, यह सब आपका हक़ है, जिस को अल्लाह ने आप के लिये कुरआन शरीफ में प्रमाणित व अनिवार्य किया है।

क्योंकि आप से मुहब्बत करना, (वास्तव में) अल्लाह से मुहब्बत करना है। और आपकी आज्ञाकारी करना, (वास्तव में) अल्लाह ही की आज्ञाकारी करना है।

अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

۱ قُلْ إِنَّ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ  
ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿٢١﴾ [آل عمران، الآية: ۳۱]

**अनुवादः**: “ऐ मुहम्मद! आप कह दीजिये कि यदि तुम, अल्लाह से प्रेम करना चाहते हो, तो मेरी बात मानो, अल्लाह तुम से प्रेम करेगा। और तुम्हारे गुनाह बछंश देगा। अल्लाह बहुत बड़ा क्षमा, और रहम करने वाला है।” (आले इमरान आयतः 31)

और आप (सल्लल्लाहू अलैहि व सल्लम) का फ़रमान है:

(لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين)  
[متفق عليه]

**अनुवादः**: (तुम में से कोई उस समय तक मुमिन नहीं हो सकता जब तक कि मैं उसको, उसके बच्चों, उसके पिता, तथा सब लोगों से अधिक प्रिय न हो जाऊँ।) (बुखारी व मुस्लिम)

(8) आप पर अधिक से अधिक दरूद व सलाम भेजना। क्योंकि सब से बड़ा बख़ील और कंजूस वह आदमी है जिस के सामने आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) का मुबारक नाम आये, और फिर वह, आप पर दरूद व सलाम न भेजे। अल्लाह का फ़रमान है:

﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلَكُوكَتَهُ يُصَلِّوْنَ عَلَى الْبَيْتِ يَأْتِيهَا الَّذِينَ ءامَنُوا صَلَوْا﴾

﴿عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا تَسْلِيمًا﴾ [الأحزاب، الآية: ٥٦].

**अनुवादः** “निःसंदेह अल्लाह तमाला, और उसके फ़रिश्ते, नबी पर दरूद भेजते हैं। ऐ ईमान वालो! तुम भी उन पर दरूद व सलाम भेजो॥” (अह़ज़ाब, आयतः 56)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) का इरशाद है:

(من صلی علي واحدة صلی الله عليه بها عشراء) [رواه مسلم]

**अनुवादः** (जो व्यक्ति मुझ पर एक बार दरूद भेजेगा, अल्लाह तमाला उस पर उस के बदले, दस बार दरूद भेजेगा।) (मुस्लिम)

परन्तु कुछ ऐसी जगह हैं, जहाँ आप पर दरूद और सलाम भेजना अवश्य है। जैसे नमाज़ में "तशहहुद" पढ़ते समय, "कुनूत" (अर्थात् शत्रु और दुश्मन पर बहुमा करना) में, जनाज़ा की नमाज़ में, जुमा के खुत्बा तथा अजान के पश्चात्, और मस्जिद में दाखिल होते, और उस से निकलते समय, दुम्भा करते समय, तथा जब भी आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) का शुभः नाम आये०००आदि।

(9) आप और दूसरे नबी, अल्लाह तमाला के यहाँ जीवित हैं। उनकी ज़िन्दगी "बर्ज़ख़" की ज़िन्दगी कहलाती है। लैकिन "शहीदों" की ज़िन्दगी से उनकी ज़िन्दगी पूर्ण तथा उच्च होती है। और उनकी यह ज़िन्दगी, दुनिया की ज़िन्दगी की तरह नहीं है। उनकी इस ज़िन्दगी की दशा को हम नहीं जानते। इसी

प्रकार उनकी इस ज़िन्दगी का यह अर्थ भी नहीं है कि दुनिया में उनकी मृत्यु और मौत नहीं हुई थी। आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया:

(إِنَّ اللَّهَ حَرَمَ عَلَى الْأَرْضِ أَنْ تَأْكُلَ أَجْسَادَ الْأَنْبِيَاءِ) [أبو داود والنسائي]

अनुवादः (अल्लाह तमाला ने ज़मीन पर, नबियों के शरीर को खाना हराम कर दिया है।) (अबु दाऊद, नसई)

और फ़रमाया:

(مَا مِنْ مُسْلِمٍ يَسْلِمُ عَلَى إِلَّا رَدَ اللَّهُ عَلَى رُوحِيِّ كَيْ أَرْدَ عَلَيْهِ السَّلَامَ)

[رواه أبو داود]

अनुवादः (कोई भी मुसलमान जब मुझ पर सलाम भेजता है, तो अल्लाह तमाला मेरे ऊपर मेरी जान को लोटा देता है, यहाँ तक कि मैं उसके सलाम का जवाब दे दूँ।) (अबु दाऊद)

(10) आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) के आदर तथा आदाब में से यह भी है कि आप के पास आवाज़ बुलंद न की जाये। न तो आप की ज़िन्दगी में, और न ही अब (आप की मृत्यु के बाद), आप की क़ब्र के पास। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

إِيَّاً يُهَا أَلَّذِينَ إِمَّا نُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا  
تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرٍ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ  
وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴿٢﴾ [الحجرات، الآية: ٢].

अनुवादः “ऐ ईमान वालो! अपनी आवाज़ नबी की आवाज़ से ऊँची न करो। और उन से उच्च स्वर में बात न करो। जैसे तुम परस्पर अथवा आपस में करते हो। कहीं तुम्हारे कर्म व्यर्थ न हो जायें, और तुम्हें पता भी न चले!” (हुजुरात, आयत: 2)

आप (سَلَّلَ اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ) के देहान्त हो जाने के बाद भी आप का आदर करना उसी प्रकार वाजिब और अवश्य है, जिस प्रकार आप की ज़िन्दगी में वाजिब था। अतः हम पर आप का मान और आदर उसी तरह करना जरूरी है, जिस प्रकार आपके प्यारे सहबा किया करते थे।

वह आप की बात मानने में सब से सख्त और शौकीन थे। वह आप का विरुद्ध और मुखालफत करने, तथा दीन में अपनी ओर से कोई बात कहने से अति दूर रहते थे।

(11) आपके प्यारे सहबा अथवा साथी, और आप के घर वाले, तथा आपकी पत्नियों (का आदर) और उन से मुहब्बत करना। उन सब से "मुआलात" (लगाव और दोस्ती) रखना। उनको बुरा कहने, और उनमें दोष निकालने से बचना। क्योंकि अल्लाह तमाला उन से प्रसन्न हो चुका है। इसी लिये उनको अपने नबी के साथ रहने के लिये चुना। और इस उम्मत पर उनकी "मुआलात" (लगाव और दोस्ती) को जरूरी कर दिया। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

اَوَالسَّبِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ  
بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ...» [التوبه، الآية: ١٠٠].

**अनुवादः** “और जो "मुहाजिर" (यानी मक्का शहर को छोड़ कर मदीना आने वाले लोग), और "अन्सार" (यानी मदीना शहर के मूल निवासी), आदिम तथा प्रथम हैं, और जितने लोग निःस्वार्थ रूप से उनके अनुयायी हैं, अल्लाह उन सभी से प्रसन्न हुआ, और वह सब अल्लाह से प्रसन्न हुये।”

(तौबा, आयतः 100)

और आप (سَلَّلَ اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ) ने फ़रमाया:  
(لَا تَسْبِّو أَصْحَابِي فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيدهِ لَوْ أَنْفَقَ أَحَدُكُمْ مِثْلَ أَحَدِ ذَهْبِهِ مَا بَلَغَ مَدَّهُمْ وَلَا نَصِيفَهُ ) [رواه البخاري]

**अनुवादः** (मेरे साथियों को गाली मत देना, क्योंकि, अल्लाह की क़सम! यदि तुम में से कोई "उहुद" पहाड़ के बराबर भी सोना ख़र्च कर दे, तो वह उनके एक "मुद्द" (80 तौला) तथा उसके आधे के समान भी नहीं हो सकता।) (बुखारी शरीफ़)

फिर जो उनके बाद वाले लोग हैं, उनको अल्लाह का आदेश है कि: वह उनके लिये बखिशश और मणिफरत की दुआ करें। और यह भी दुआ करें कि अल्लाह तभाला उन के दिल में, उन पहले वाले लोगों के खिलाफ़, कोई कीना कपट न डाले। अल्लाह तभाला का फ़रमान है:

اَوَالَّذِينَ جَاءُوْ مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُوْنَ رَبَّنَا اَغْفِرْ لَنَا  
وَلَا خُوْزِنَا اَلَّذِينَ سَبَقُوْنَا بِالْإِيمَنِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّاً  
لِلَّذِينَ ءاَمَنُواْ رَبَّنَا اَنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿١٠﴾ [الحشر، الآية: ١٠].

**अनुवादः** “तथा जो उनके बाद आये वह कहेंगे कि, ऐ हमारे रब! हमें और हमारे उन भाईयों को क्षमा कर दे, जो हम से पूर्व ईमान ला चुके हैं। तथा ईमान लाने वालों की ओर से हमारे हृदय में कपट न डाल। ऐ हमारे रब! बेशक तु बहुत अधिक प्रेम एवं दया करने वाला है।” (हथ, आयत: 10)

(12) आप के बारे में “गुलू” (अर्थात् संलग्नता) से बचना। क्योंकि इस से आपको बड़ी परेशानी होती है। इसलिये आप ने अपनी उम्मत को, अपने बारे में “गुलू”, और अपनी प्रशंसा में, सीमा से बढ़ जाने से रोक दिया है। इसी प्रकार इस से भी आप ने मना कर दिया है कि आप को वह पद दिया जाये जो आप को (अल्लाह की तरफ़ से) नहीं दिया गया। बल्कि वह केवल अल्लाह के लिये विशेष है। आप (सल्लल्लाहु अलौहि व सल्लम) ने फ़रमाया:

(إِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ، فَقُولُوا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ، لَا أَحْبُ أَنْ تَرْفَعُونِي فَوْقَ مَنْزِلِي)  
अनुवादः (मैं तो एक बन्दा हूँ। अतः मुझे अल्लाह का बन्दा और रसूल ही कहो। मुझे यह पसंद नहीं कि तुम मुझे मेरे पद से ऊँचा उठाओ।)

और फ़रमाया:

(لَا تَطْرُونِي كَمَا أَطْرَتَ النَّصَارَى إِبْنَ مَرِيمَ) [رواه البخاري]  
अनुवादः (मुझे मेरी सीमा से आगे मत बढ़ाना। जैसा कि ईसाईयों ने (हजरत) ईसा के साथ कर दिया।) (बुखारी)

आप से दुआ करना, फरियाद करना, आप की क़ब्र का तवाफ़ और चक्कर काटना, आप के लिये "नजर" अर्थात् प्रतिज्ञा मानना और बलिदान देना आदि जायज़ नहीं है। (यदि किसी ने ऐसा किया तो) यह अल्लाह के साथ शिर्क होगा। और अल्लाह तमाला ने किसी भी प्रकार की उपासना को दूसरे के लिये करने से मना कर दिया है।

इसके विपरीत, आप का आदर न करना- जिस से आपकी शान घटती है-, इसी प्रकार आपके अन्दर कमी निकालना, और आपका अपमान करना, अथवा आपका मजाक़ उड़ाना आदि, इस्लाम से ख़ारिज हो जाने, और अल्लाह के साथ कुफ़ करने का कारण है। अल्लाह पाक का फ़रमान है:

۱... قُلْ أَبِاللَّهِ وَءَابِتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِئُونَ لَا

تَعْتَذِرُوْا قَدْ كَفَرُتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ۔ ﴿التوبه، الآية: ۶۷، ۶۶﴾

अनुवादः “आप कह दीजिये कि क्या, अल्लाह और उसकी आयतों तथा उसके रसूल के साथ तुम हंसी मजाक़ और ठट्ठा कर रहे हो? बहाना न बनाओ। बेशक तुम ईमान लाने के बाद, काफिर हो चुके हो॥” (तौबा, आयत: 66-67)

अल्लाह के रसूल (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) से "सच्ची मुहब्बत" ही आप की शरीअत और आप के पथ पर चलने, तथा उनके खिलाफ़ जो चीज़ें हैं, उनके त्याग देने पर उभारती है। अल्लाह तग़ाला का फ़रमान है:

ا قُلْ إِنَّ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ  
ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿٣١﴾ [آل عمران، الآية: ۳۱].

**अनुवाद:** “(ऐ मुहम्मद! आप कह दीजिये कि यदि तुम अल्लाह से प्रेम करना चाहते हो, तो मेरी आज्ञाकारी करो। अल्लाह तुम से प्रेम करेगा, और तुम्हारे गुनाह क्षमा कर देगा। अल्लाह तग़ाला बहुत बड़ा बख़्शने और रहम करने वाला है।)” (आले इमरान, 31)

अतः अवश्य है कि आप की प्रशंसा में न तो कोताही की जाये, और न ही सीमा से आगे बढ़ा जाये। आप को न तो अल्लाह तग़ाला की सिफ़तें दे दी जायें, और न ही आपकी मुहब्बत और आदर के हक़ व दर्जे में कमी की जाये।

आप से सच्ची मुहब्बत यह है कि आप की शरीअत को माना जाये। और आप के बताये हुये तरीके पर चला जाये।

(13) नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) पर ईमान, आपकी तस्दीक़, तथा आप की लायी हुई शरीअत पर अमल तथा कर्म किये बिना, सिद्ध नहीं हो सकता। क्योंकि आप की आज्ञाकारी और अनुकरण, (हकीकत में) अल्लाह की आज्ञाकारी और अनुकरण है। इसी प्रकार आप की नाफ़रमानी, (हकीकत में) अल्लाह तग़ाला की नाफ़रमानी है।

आप की तस्दीक़ और पुष्टि तथा आज्ञाकारी से ही, आप पर ईमान रखना सावित हो सकता है।

ईमान का पाँचवा रुद्धि

## अन्तिम दिन पर ईमान

अन्तिम दिन (अर्थात् क्यामत) पर ईमान यह है कि (इन्सान) यह यकीन रखे कि इस दुनिया की ज़िन्दगी का अन्त है। उसके बाद दूसरे घर में चले जाना है। जिस की आरम्भता मौत तथा "बर्ज़ख़" की ज़िन्दगी से होती है। और उसका गुज़र, क्यामत और मौत के बाद दौबारा ज़िन्दा किया जाने, "मैदाने हशर" में इकट्ठे किये जाने, और हर आदमी को उसके किये का बदला दिये जाने से होता है। यहाँ तक कि लोग जन्नत अथवा नरक में चले जायें।

अन्तिम दिन पर ईमान, रखना ईमान का एक रुक्न और स्तम्भ है। जिसके बिना किसी का ईमान पूरा नहीं हो सकता। जो इस पर ईमान नहीं रखता वह काफ़िर (नास्तिक) है।

अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

۱۷۷: ﴿وَلَكِنَّ الْيَرَى مَنْ ءاَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآَخِرِ﴾ [البقرة، الآية: ۱۷۷]

**अनुवाद :** “लैकिन भलाई यह है कि (मानव), अल्लाह तमाला और अन्तिम दिन पर ईमान रखे।” (बक़रः, आयत: 177)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम), जिब्राईल वाली हृदीस में फ़रमाते हैं: उन्होंने (अर्थात् जिब्राईल) ने आप से फ़रमाया: मुझे ईमान के बारे में बताइये! तो आप ने फ़रमाया कि: (ईमान), अल्लाह को मानना, उसके फ़रिश्तों, उसकी किताबों, उसके रसूलों, अन्तिम दिन तथा अच्छे-बुरे भाग्य पर ईमान रखने को कहते हैं। (मुस्लिम शरीफ़ पृष्ठ : 1-157)

अन्तिम दिन के आरम्भ में होने वाली चीज़ें, जिनके बारे में नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) बता गये हैं, उन पर ईमान रखना जरूरी है। क्योंकि यह क्यामत की निशानियों में से हैं।

इन निशानियों को उलमा ने दो प्रकार में बाँटा है:

### (क) छोटी निशानियाँ:

यह क्यामत के करीब आजाने को बताती हैं। इनकी संख्या बहुत अधिक है। और वह यदि सारी नहीं तो उनमें से अधिकतर जाहिर हो चुकी हैं। उन में से कुछ यह हैं:

हमारे नवी का पैदा हो जाना। अमानत में विश्वासघात और ख़ियानत करना। मस्जिदों को बहुत अधिक सजाना तथा उन के बनाने में एक दूसरे पर गर्व करना, चरवाहों का ऊँचे-ऊँचे भवन बनाने में एक दूसरे से आगे निकल जाने की कोशिश करना। यहूदियों से लड़ाई तथा उन को मारना, समय का निकट हो जाना, काम कम हो जाना। फ़ितने प्रकट होना। मार धाड़ ज़ियादा मात्रा में हो जाना। और बुराई व "ज़िना" (व्यभिचार) अधिक हो जाना। अल्लाह का फ़रमान है:

أَقْتَرَبَتِ الْسَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمَرُ ﴿١﴾ [القمر، الآية: ١]

अनुवाद: “क्यामत समीप आ चुकी है। और चाँद फट गया है।”

(क़मर, आयत: 1)

### (ख) बड़ी निशानियाँ:

यह क्यामत के बिल्कुल करीब प्रकट होंगी, तथा क्यामत के आरम्भ हो जाने को बतायेंगी। यह दस निशानियाँ हैं। उन में से अभी कोई जाहिर नहीं हुई है। यह निशानियाँ निम्नलिखित हैं:

- इमाम महदी (अलैहिस्सलाम) का निकलना।
- दज्जाल का निकलना।

➤ ईसा (अलैहिस्सलाम) का आकाश से सहीह निर्णय करने वाला बनकर उतर आना। आप उतर कर "सलीब" (Redcross) को तोड़ेंगे। दज्जाल व सुअर को मारेंगे। जिज़या (Tex) को ख़त्म करेंगे। तथा इस्लामी शरीअत के द्वारा हुकूमत करेंगे। याजूज व माजूज कौम

निकलेगी तो उस पर बहुआ करेंगे। जिसके कारण वह मर जायेगी।

➤ तीन (बड़े) भूकम्पों का आना। एक पूर्व में, दूसरा पश्चिम में तथा तीसरा अरबों के टापू में।

➤ ध्रुवों का आना। यह बहुत अधिक ध्रुवाँ आकाश से निकलेगा और सारे लोगों पर छा जायेगा।

➤ कुरआन शरीफ का ज़मीन से उठ कर आसमान में चले जाना।

➤ सूरज का पश्चिम से निकलना।

➤ "दाब्बा" (एक जानवर) का निकलना।

➤ अदन (यमन देश के अन्दर एक शहर) से एक बहुत बड़ी आग का निकलना, जो सारे लोगों को शाम (सूर्या देश) की ओर हाँक कर ले जायेगी। और यह निशानी अन्तिम होगी।

सहीह मुस्लिम में हजरत हुजैफा बिन उसैद ग़िफारी (رضي الله عنه) से आया है कि आप ने फ़रमायाः हम को नबी (सल्लल्लाहू अलैहि व सल्लम) ने देखा कि हम किसी चीज़ की चर्चा कर रहे हैं। आप ने पूछाः क्या चर्चा कर रहे हो? हम ने कहाः क्यामत को याद कर रहे हैं। आप ने फ़रमायाः क्यामत उस समय तक नहीं आयेगी जब तक उस से पहले तुम दस निशानियाँ न देख लो। और वह यह हैं:

ध्रुवाँ, दज्जाल, दाब्बा, सूरज का पश्चिम से निकलना, ईसा बिन मर्याम का उत्तर आना, याजूज, तीन भूकम्प का आना, एक पूर्व में एक पश्चिम में तथा एक अरबों के टापू में। और उनमें अन्तिम निशानी एक आग होगी, जो लोगों को मैदाने महशर में ले जायेगी। यह यमन (देश) से निकलेगी।

आप (सल्लल्लाहू अलैहि व सल्लम) ने फ़रमायाः मेरी उम्मत के अन्तिम दिनों में इमाम महदी निकलेंगे। उनके लिये अल्लाह बारिश करेगा। ज़मीन अपनी वनस्पति निकाल देगी।

धन तथा जानवर बहुत होंगे। उम्मत भी बड़ी हो जायेगी। और सात या आठ साल जिन्दा रहेगी। (मुस्तदरक हाकिम)

यह भी आया है कि यह निशानियाँ लगातार जाहिर होंगी। जिस प्रकार माला के मोती (बीज अथवा दाने) होते हैं। जब एक जाहिर हो जायेगी, तो दूसरी उसके फौरन बाद जाहिर होगी। जब यह सब निशानियाँ जाहिर हो चुकेंगी, तो अल्लाह के हुक्म से क्यामत कायम हो जायेगी।

**क्यामत** से अभिप्राय वह दिन है, जब अल्लाह के आदेश से, सारे लोग अपनी अपनी कब्रों से हिसाब के लिये निकलेंगे। अच्छे को पुरुषकार मिलेगा तथा बुरे को यातना।

अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

ا يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبٍ  
يُوفِضُونَ ﴿٤٣﴾ [العارج، الآية: ٤٣].

**अनुवादः** “जिस दिन कब्रों से यह दोड़ते हुए निकलेंगे। जैसे कि वह किसी थान की ओर तीव्र गति से जा रहे हों।” (मआरिज-43)

अन्तिम दिन के कुरआन शरीफ में कई नाम आये हैं। उनमें से कुछ यह हैं: “क्यामत का दिन”, “कारिमा”, “हिसाब का दिन”, बदले का दिन”, “ताम्मा”, “वाकिमा”, “हाक़क़”, “साख्खा”, “गाशिमा”, आदि।

(1) “क्यामत का दिन”- : अल्लाह का फ़रमान है:

لَا أَفْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَمَةِ ﴿١﴾ [القيمة، الآية: ١].

**अनुवादः** “मुझे कसम है क्यामत के दिन की।” (कियामा, आयत-1)

(2) “कारिमा”- : अल्लाह का फ़रमान है:

الْكَارِعَةُ مَا الْكَارِعَةُ ﴿٢﴾ [القارعة، الآيات: ١، ٢].

अनुवाद: “वह खड़खड़ा देने वाली! (पता है) क्या है वह खड़खड़ा देने वाली?!” (कारिमा, आयत: 1-2)

(3) "हिसाब का दिन"- अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

ا...إِنَّ الَّذِينَ يَضْلُلُونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ ﴿٢٦﴾ [ص، الآية: ٢٦].

अनुवाद: “बेशक जो लोग अल्लाह के रास्ते से भटके पड़े हैं, उनके लिये कठोर यातना है। इसलिये कि उन्होंने हिसाब के दिन को भुला दिया है।” (सौद, आयत: 26)

(4) "बदले का दिन" - अल्लाह तमाला ने फ़रमाया है:

وَإِنَّ الْفُجَارَ لَفِي جَهَنَّمِ ﴿١٤﴾ يَصْلُوْنَهَا يَوْمَ الْدِينِ ﴿١٥﴾ [الانفطار، الآيات: ١٤، ١٥].

अनुवाद: “बेशक कुकर्मी लोग नरक में होंगे। वह बदले वाले दिन उसमें प्रवेश करेंगे।” (इन्फितार, आयत: 13-14)

(5) "ताम्मा" - अल्लाह ने फ़रमाया:

إِذَا جَاءَتِ الْطَّامِةُ الْكُبُرَىٰ ﴿٣٤﴾ [النازعات، الآية: ٣٤].

अनुवाद: “अतः जब सब से बड़ी विपत्ति (क्यामत) आ जायेगी।” (नाज़िमात, आयत: 34)

(6) "वाकिमा" - अल्लाह ने फ़रमाया:

إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ ﴿١﴾ [الواقعة، الآية: ١].

अनुवाद: “जब प्रलय स्थापित हो जायेगी।” (वाकिमा, आयत: 1)

(7) "हाक़क़ा"- अल्लाह का फ़रमान है:

الْحَقَّ مَا أَلْحَقَهُ ﴿٢١﴾ [الحاقة، الآيات: ١، ٢].

अनुवादः “सिद्ध (व्याप्त) होने वाली! क्या है सिद्ध होने वाली!”  
(हा�क़ा, आयतः 1-2)

(8) "साख़ख़ा" - अल्लाह ने फ़रमाया है:

فَإِذَا جَاءَتِ الصَّاحَّةُ ﴿٣٣﴾ [عبس، الآية: ٣٣].

अनुवादः “अतः जब कान फाड़ देने वाली आ जायेगी।”  
(अबस, आयतः 33)

(9) "ग़ाशिया" - अल्लाह ने फ़रमाया:

أَهَلْ أَتَيْكَ حَدِيثُ الْعَاشِيَةِ ﴿١﴾ [العاشرة، الآية: ١].

अनुवादः “क्या तुम्हें ढाँप लेने वाली की ख़बर आ गयी है?!”  
(ग़ाशिया, आयतः 1)

## (2)

### आखिरी दिन पर ईमान कैसे रखा जाये।

आखिरी दिन पर ईमान के दौर रूप हैं:

- (क) संछिप्त रूप से।
- (ख) विस्तार पूर्वक।

संछिप्त रूप से ईमान का अर्थ है कि हम यह विश्वास रखें कि एक दिन ऐसा है, जिस में अल्लाह तमाला अगले पिछले सब लोगों को जमा करेगा। और प्रत्येक को उसके कर्म का बदला देगा। फिर कुछ लोग जन्तत में जायेंगे, तथा शेष नरक में जायेंगे। अल्लाह का फ़रमान है:

ا قُلْ إِنَّ الْأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ لَمَجْمُوعُونَ إِلَى مِيقَاتٍ يَوْمٍ

مَعْلُومٌ ﴿٦﴾ [الواقعة، الآيات: ٤٩، ٥٠].

**अनुवादः** “आप कह दीजिये कि पहले और पिछले लोग एक निर्धारित दिन अवश्य एकत्रित किये जायेंगे।” (वाकिआ-49-50)

विस्तारपूर्वक ईमान का अर्थ यह है कि, हम मौत के बाद होने वाली सारी चीज़ों के विस्तार पर ईमान रखें। इस में निम्नलिखित चीज़ें आती हैं:

#### ❖ (1)- क़ब्र का फ़ितना (आज़माइश):

इस से अभिप्रायः मुर्दा (मृतक) को दफ़नाने के बाद उस से, उसके रब, उसके धर्म, तथा उसके नबी (मुहम्मद सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) के बारे में प्रश्न किया जाना है।

अल्लाह तग़ाला मुमिनों को "साबित बात" से साबित क़दम रखेगा। ऐसा कि हदीस शरीफ में आया है कि, जब उस से प्रश्न किये जाते हैं, तो वह उत्तर देता है: "मेरा रब, अल्लाह है। मेरा धर्म, इस्लाम है तथा मेरा नबी, मुहम्मद हैं।" (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम)। (बुख़ारी व मुस्लिम)

अतः हदीस जो बताती है कि फ़रिश्ते प्रश्न करते हैं। और उसकी दशा, तथा मुमिन क्या उत्तर देता है और मुनाफ़िक़ (जो केवल दिखावे के लिये मुसलमान हो) क्या उत्तर देता है, इन सब पर ईमान रखना वाजिब तथा अनिवार्य है।

#### ❖ (2) - क़ब्र की यातना व आरामः

क़ब्र के अजाब तथा आराम पर ईमान लाना भी जरूरी है। और यह कि क़ब्र या तो नरक का एक गढ़ा है। या जन्त की एक क्यारी है। क़ब्र आखिरत की पहली सीढ़ी है। जो इस से नजात और छुटकारा पा गया, उसके लिये बाद वाली मन्ज़िलें आसान हैं। और जो इसी से नजात न पा सका तो बाद

की मन्जिलें उस के लिये अधिक कठिन हैं। और जो मर गया, समझो उसकी क्यामत कायम हो गयी।

कब्र में अजाब और आराम, मनुष्य के शरीर व जान दोनों को मिलते हैं। परन्तु कभी केवल जान को ही मिलते हैं। अजाब, काफिर व अत्याचारियों को, तथा आराम, सच्चे मुमिनों को मिलेगा।

बर्ज़ख (दुनिया व आखिरत के बीच की मन्जिल) में मुर्दा को या तो आराम मिलता है, या अजाब। चाहे वह कब्र में दफ़न किया गया हो या न किया गया हो। अतः यदि किसी मुर्दे को जला दिया जाये या पानी में डूब जाये या उसको दरिन्दे अथवा परिन्दे खा जायें, तब भी उसको वह यातना या आराम अवश्य मिल कर रहेगा। अल्लाह का फ़रमान है:

اَلْنَّارُ يُعَرَضُونَ عَلَيْهَا عَذُوْا وَعَشِيَا وَيَوْمَ تَقُومُ الْسَّاعَةُ اَدْخُلُواْ

ءَالْفِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴿٤٦﴾ [غافر، الآية: 46]

अनुवादः “आग है, जिस पर वह प्रत्येक प्रातः एवं शाम को लाये जाते हैं। तथा जिस दिन क्यामत स्थापित होगी (आदेश होगा कि) फिरग्रौन के अनुयायियों को अति कठोर यातना में डालो॥” (गाफिर, आयतः 46)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) का फ़रमान है:

(فَلَوْلَا أَنْ لَا تَدْافَنُوا لَدُعْوَتِ اللَّهِ أَنْ يَسْمَعُكُمْ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ) [رواه مسلم]

अनुवादः (अगर यह बात न होती कि तुम दफ़न करना छोड़ दोगे तो मैं अल्लाह से दुम्रा करता कि तुम को कब्र का कुछ अजाब सुना दै।) (मुस्लिम)

❖ (3) - सूर (सँख) में फूँकना:

“सूर”, एक सींग है। जिस में इस्माफ़ील (अलैहिस्सलाम) फूँक मारेंगे। पहली फूँक मारेंगे तो सारी मख्लूक मर जायेगी।

हाँ अल्लाह जिस को चाहेगा वह नहीं मरेगा। फिर दूसरी फूँक मारेंगे तो दुनिया रचने से लेकर क्यामत तक की सारी मख्लूक ज़िन्दा हो जायेगी। अल्लाह का फ़रमान है:

اَنْفُخْ فِي الْصُّورِ فَصَعَقَ مَنِ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنِ فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَنْ

شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ﴿٦٨﴾

[الزمر، الآية: ٦٨].

**अनुवादः** “और सँख में फूँका जायेगा तो ज़मीन व आकाश की प्रत्येक चीज़ बेहोश हो जायेगी। हाँ जिस को अल्लाह न चाहे वह नहीं होगा। फिर उस में दौबारा फूँका जायेगा तो वह सब खड़े होकर देख रहे होंगे॥” (जुमर, आयत: 68)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया:

(ثُمَّ يَنْفُخُ فِي الصُّورِ فَلَا يَسْمَعُهُ أَحَدٌ إِلَّا أَصْغَى لَيْتَا وَرْفَعَ لَيْتَا، ثُمَّ لَا يَبْقَى أَحَدٌ إِلَّا صَعْقٌ، ثُمَّ يَنْزَلُ اللَّهُ مَطْرًا كَأَنَّهُ الطَّلَّ، فَتَنْبَتُ مِنْهُ أَجْسَادُ النَّاسِ، ثُمَّ يَنْفُخُ فِيهِ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظَرُونَ) [مسلم]

**अनुवादः** (फिर सँख में फूँक मारी जायेगी, तो जो भी उसे सुनेगा उस का ध्यान उसी की ओर हो जायेगा। फिर सब बेहोश हो जायेंगे। उसके बाद अल्लाह तभाला शबनम की तरह बारिश उतारेगा। उस के कारण लोगों के शरीर उग आयेंगे। फिर सँख में दौबारा फूँका जायेगा, तो सारे लोग उठ कर देखने लग जायेंगे।) (मुस्लिम)

﴿(4) - मरने के बाद दौबारा उठना।

जब सँख में दौबारा फूँका जायेगा, तो अल्लाह तभाला मुर्दों को ज़िन्दा कर देगा। और सारे लोग अल्लाह के पास जाने के लिये उठ खड़े होंगे।

जब अल्लाह तभाला सँख में फूँक मारने, और जानों को दौबारा शरीरों में जाने की आज्ञा दे देगा, तो सारे लोग अपनी

अपनी क़ब्रों से खड़े हो जायेंगे। और नंगे पैर, नंगे शरीर और बगैर "ख़त्ना" किये हुये, तथा ख़ाली हाथ मैदाने महशर की ओर दोड़ पड़ेंगे। इस मैदान में बड़ा समय लगेगा। सूरज उन से अति समीप होगा। उसकी गर्मी बढ़ा दी जायेगी। और मैदाने महशर की सख्ती से वह पसीना में शराबोर होंगे। कुछ का पसीना उनके टख्नों तक होगा। कुछ का उनके घुटनों तक, कुछ का उनकी कमर तक, कुछ का उनके सीने तक, कुछ का काँधों तक तथा कुछ को पसीना ने लगाई हुई होगी। जैसे जिस के कर्म होंगे उसी मात्रा में उसका पसीना होगा।

मरने के बाद दौबारा उठाया जाना सत्य है। इस के प्रमाण "शरीरत" के द्वारा और "हिस्स" (इंद्रियों द्वारा) तथा अक्ल (बुद्धि) से भी मिलते हैं।

#### ✽ शरीरत से प्रमाण:

कुरआन शरीफ की बहुत सी आयतें तथा सुन्नत की बहुत सी हदीसें इसका प्रमाण हैं। अल्लाह तभाला का फ़रमान हैं:

ا... قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتُبَعْثُنَ... ﴿الغابن، الآية: ٧﴾

**अनुवाद:** “आप कह दीजिये, क्यों नहीं? अल्लाह की क़सम! तुम जरूर दौबारा जीवित किये जाओगे।” (तग़ाबुन, आयत: 7)

और फ़रमाया:

ا كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ... ﴿الأنبياء، الآية: ١٠٤﴾

**अनुवाद:** “जिस प्रकार हम ने पहले पैदा किया, उसी प्रकार दौबारा पैदा कर देंगे।” (अम्बिया, आयत: 104)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया:

अनुवादः (फिर सँख में फूँक मारी जायेगी, तो जो भी उसे सुनेगा उस का ध्यान उसी की ओर हो जायेगा। फिर सब बेहोश हो जायेंगे। उसके बाद अल्लाह तमाला शबनम की तरह बारिश उतारेगा। (अथवा साया की तरह,- हदीस की रिवायत अर्थात् उदधृत करने वाले को शक है) उस के कारण लोगों के शरीर उग आयेंगे। फिर सँख में दौबारा फूँका जायेगा, तो सारे लोग उठ कर देखने लग जायेंगे।) (सहीह मुस्लिमः पृष्ठ 4-2259)

और अल्लाह तमाला का फरमान है:

ا... قَالَ مَنْ يُحِبِّي الْعِظَمَ وَهِيَ رَمِيمٌ ﴿٧٨﴾ قُلْ يُحِبِّيهَا أَلَّذِي  
أَنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ ﴿٧٩﴾ [يس، الآيات: ٧٨ ، ٧٩]

अनुवादः “उस ने कहा कि इन गली-सड़ी अस्थियों और हड्डियों को कोन जीवित कर सकता है? आप कह दीजिये कि इन्हें वही जीवित करेगा जिस ने उन्हें पहली बार पैदा किया था। वह प्रत्येक पैदाईश को भली-भाँती जानने वाला है।” (यासीन, 78-79)

﴿ "महसूस" से प्रमाणः

अल्लाह तमाला ने, इसी दुनिया में, अपने बंदों के लिये, कुछ मुर्दों को जीवित करके भी दिखा दिया है।

सूरः बक़रा में इसके पाँच उदाहरण हैं:

►हजरत मूसा (अलैहिस्सलाम) की कौम को, मरने के बाद दौबारा ज़िन्दा करना।

►“बनी इस्राईल” में जिस आदमी की हत्या हो गयी थी, उसको दौबारा जीवित करना।

►जो लौग मौत के डर से अपने घर छोड़ कर भाग निकले थे, (उनको मरने के बाद दौबारा जीवित करना।)

►वह व्यक्ति जो एक गाँव के पास से गुज़र रहा था, (उसको मरने के सौ साल बाद दौबारा जीवित करना।)

➤ तथा हजरत इब्राहीम (अलौहिस्सलाम) की चिड़ियों (को टुकड़े टुकड़े करने के बाद दौबारा जीवित करना।)

\* अक्ल (बुद्धि) द्वारा दौ तरह से प्रमाण मिलते हैं:

क- अल्लाह तभाला ने ज़मीन व आकाश, तथा उनके बीच वाली चीज़ों को, पहले-पहल और बिना किसी आदर्श के पैदा किया है। और जो पहली बार किसी चीज़ को पैदा कर सकता है, वह दौबारा भी उसको पैदा कर सकता है।

ख- ज़मीन, बेजान और मुर्दा हो जाती है। अल्लाह तम्राला उस पर बारिश उतारता है, तो वह हरी भरी होकर भाँत-भाँत के पैड़ पौधों से लहलहा उठती है। अतः जो ज़मीन को मरने के बाद दौबारा जीवित कर सकता है, वही मुर्दा को भी दौबारा जिन्दा कर सकता है।

## ◆ (5) - हशर, हिसाब, और बदलाः

हमारा यकीन है कि इन्सानों के शरीर इकट्ठे किये जायेंगे। और उन से पूछ-गछ होगी। और उनके बीच निर्णय किया जायेगा, तथा लोगों को उनके कर्मों का बदला दिया जायेगा।

अल्लाह तमाला ने फरमाया:

٤٨ [الكهف، الآية: ] ... وَحَسْرَتِهِمْ فَلَمْ نُعَاذِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا

**अनुवादः** “हम उनको इकट्ठा करलेंगे, और किसी को भी नहीं छोड़ेंगे।” (कहफ, आयतः 48)

और फरमाया:

١٩ افَمَا مِنْ اُوْتَىٰ كَتِبَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَؤُلُّ اُقْرَءُوا كَتَبَنِيهِ

إِنِّي ظَنَنتُ أَنِّي مُلْقٌ حَسَابِيَّةً فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَّةٍ

الحaque، الآيات: ١٩-٢١.]

**अनुवादः** “अतः जिसका कर्मपत्र उसके दाहिने हाथ में दिया जायेगा, तो वह कहेगा: आओ, मेरा कर्मपत्र पढ़ो! मुझे तो यकीन था कि मैं अपना हिसाब पाऊँगा। अतः वह सुखी जीवन में होगा।” (हाक़्क़ा, आयतः 19-21)  
और फ़रमाया:

اَوَمَّا مَنْ اُوتِيَ كِتَابَهُ رِبِّشِمَا لِهِ فَيَقُولُ يَلِيْتَنِي لَمْ اُوتْ كِتَابِيْهِ  
وَلَمْ اُدْرِ مَا حِسَابِيْهِ ﴿٢٥﴾ [الحاقة، الآيات: ٢٥، ٢٦].

**अनुवादः** “और जिसे उसका कर्मपत्र उसके बायें हाथ में दिया गया, तो वह कहेगा: हाय! काश मुझे मेरा कर्मपत्र दिया ही न जाता! और मुझे अपने हिसाब का पता ही न चलता!”

(हाक़्क़ा, आयतः 25-26)

﴿حُشْر﴾ का अर्थ है: "लोगों को, हिसाब लेने के लिये, महशर के मैदान की ओर हाँकना।"

﴿بَعْث﴾ का अर्थ है: "शरीरों में जान डालना।"

इन दोनों में अन्तर यह है कि: ﴿بَعْث﴾: शरीर में जान डालने को कहते हैं। और ﴿حُشْر﴾: इन जान डाले हुये शरीरों को, मैदाने महशर में इकट्ठा करने को कहते हैं।

"الجزاء والحساب" का अर्थ यह है कि: अल्लाह तग़वाला, अपने बन्दों को अपने सामने खड़ा करके, उनको उनके किये हुए कामों को याद दिलायेगा।

अल्लाह के सदाचारी मुमिन बन्दों का हिसाब इस प्रकार होगा कि, उनके कार्य उनके सामने कर दिये जायेंगे। ताकि वह अपने ऊपर अल्लाह की कृपा और महरबानी को जान लें। कि अल्लाह तग़वाला ने उनके गुनाहों को दुनिया में छुपाया और आखिरत में उनको क्षमा कर दिया। उनको, उनके कर्मों के

अनुसार इकट्ठा किया जायेगा। उनकी आगमानी फ़रिश्ते करेंगे।  
और उनको जन्नत की खुशख़बरी देंगे।

इसी प्रकार वह उनको, इस कठिन दिन की हौलनाकी  
और डर से सुरक्षित रखेंगे। उनके चैहरे सफेद होंगे। और खुशी  
के मारे वह रौशन और दमक रहे होंगे।

रही झुठलाने वालों और मुँह फेर लेने वालों की बात, तो  
उनका हिसाब बड़ा ही कठिन होगा। और हर छोटी बड़ी चीज़  
का उन से बारीक हिसाब लिया जायेगा।

क्यामत के दिन उन्हें रुसवा और अपमानित करने के  
लिये उनको, चैहरों के बल घसीटा जायेगा। यह उनके  
झुठलाने और उनके किये का बदला होगा।

क्यामत के दिन सब से पहले, मुहम्मद (सल्लल्लाहु  
अलैहि व सल्लम) की उम्मत का हिसाब लिया जायेगा। उन में  
सत्तर हज़ार लोग ऐसे होंगे जो बिना हिसाब व अजाब के,  
जन्नत में जायेंगे। क्योंकि उनकी "तौहीद" (ऐकेश्वरवाद) हर  
प्रकार से बिल्कुल पूर्ण होगी।

यह वह लोग हैं जिनका वर्णन इस हदीस में आया है:

(... لَا يَسْتَرُونَ وَلَا يَكُنُونَ وَلَا يَتَطَهَّرُونَ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ)

अनुवाद: (०००जो ज्ञाड़-फूँक नहीं करवाते, और न ही दग़वाते हैं।  
और न ही बुरा शुगून लेते हैं। तथा केवल अपने रब पर ही  
भरोसा रखते हैं।)

उन्हीं में से एक सहावी उक्काशा बिन मिहसन (ؑ) हैं।

अल्लाह तमाला का वह हक़ जिसके बारे में बन्दे से सबसे  
पहले पूछा जायेगा, नमाज़ है।

और बन्दों के हक़ में से सब से पहले खून के बारे में  
पूछा जायेगा।

## ❖ (6) - हौज़ (अर्थात् घाट और जलाशय)

हम नवी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) के हौज पर ईमान रखते हैं। वह बहुत बड़ा और अच्छा घाट अथवा जलाशय होगा। उसका पानी, जन्नत में एक "कौसर" नामी नहर से आ रहा होगा। और केवल ईमान वाले ही उस पर आ सकेंगे।

### ❖ इस घाट का वर्णन और व्याख्या:

इस हौज का पानी, दूध से अधिक सफेद, बर्फ से अधिक ठंडा, शहद से अधिक मीठा, तथा मुश्क (कस्तूरी की खुशबू) से अधिक खुशबू वाला होगा। वह बहुत लम्बा और चौड़ा होगा। उसकी चौड़ाई, उसकी लम्बाई के बराबर होगी। उसके एक कोने से दूसरे कोने तक पहुँचने में एक महीना लगेगा। उसमें दौ नाले होंगे, जो जन्नत से उसमें पानी पहुँचा रहे होंगे। उसके बर्तन, आसमान के सितारों से भी अधिक होंगे। जो उस से एक बार पी लेगा, वह फिर कभी प्यासा नहीं होगा।

आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया:

(حوضي مسيرة شهر ، ماؤه أبيض من اللبن، وريحة أطيب من المسك،  
وكيزانه كنجوم السماء، من شرب منه فلا يظمأ أبدا) [رواه البخاري]

**अनुवादः** (मेरे हौज (की लम्बाई और चौड़ाई) एक महीना चलने के बराबर है। उसका पानी दूध से अधिक सफेद, और उसकी खुशबू मुश्क से अधिक अच्छी है। उसके गिलास, आसमान के सितारों की तरह हैं। जो उस से पी लेगा वह फिर कभी प्यासा नहीं होगा।) (बुखारी)

## ❖ (7) - सिफारिशः

जब क्यामत के दिन लोगों पर परेशानी अति सख्त हो जायेगी, और उनको खड़े-खड़े बहुत अधिक समय गुज़र जायेगा, तो वह कोशिश करेंगे कि, अल्लाह तम्राला के पास कोई उनकी सिफारिश करे ताकि उनको महशर की

कठिनाईयों तथा उसकी परेशानियों और हौलनाकियों से छुटकारा मिल जाये।

परन्तु "ऊलुल अज्म" रसूल भी इस से माजरत और याचना कर देंगे। फिर मुआमला जनाब हजरत मुहम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) तक पहुँचेगा। आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) के अगले पिछले सारे गुनाह माफ़ और क्षमा हैं। आप ही इस के लिये तैयार होंगे। इस पर, सारे अगले पिछले लोग आपकी प्रशंसा कर उठेंगे। इस से आपका ऊँचा और बुलंद पद, लोगों पर जाहिर और प्रकट हो जायेगा। आप जायेंगे और अल्लाह तमाला के अर्श (सिंहासन) के नीचे जाकर, सज्दा में गिर जायेंगे। अल्लाह तमाला, आप के दिल में प्रशंसा करने के बेमिसाल और अनौखे शब्द डाल देगा। उनके द्वारा आप, अल्लाह की प्रशंसा तथा बुजुर्गी बयान करेंगे। और अपने रब से लोगों के लिये सिफारिश करने की आज्ञा माँगेंगे। अतः आप को यह आज्ञा मिल जायेगी। और लोगों के बीच, सहन से बाहर कठिनाई और परेशानी पहुँच जाने के बाद, फैसला और निर्णय कर दिया जायेगा।

आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया:

(إِنَّ الشَّمْسَ تَذُو بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ حَتَّىٰ يَبْلُغَ الْعَرْقَ نَصْفَ الْأَدْنِ، فَبِينَمَا هُمْ كَذَلِكَ اسْتَغْاثُوا بِآدَمَ ثُمَّ بِإِبْرَاهِيمَ ثُمَّ بِمُوسَى ثُمَّ بِعِيسَى ثُمَّ بِمُحَمَّدٍ ﷺ، فَيَشْفَعُ لِيَقْضَى بَيْنَ الْخَلْقِ، فَيَمْشِي حَتَّىٰ يَأْخُذَ بَحْلَقَةَ الْبَابِ، فَيَوْمَئِذٍ يَبْعَثُهُ اللَّهُ مَقَامًا مُّهَمَّدًا، يَحْمِدُهُ أَهْلُ الْجَمْعِ كُلَّهُمْ) [رواه البخاري]

**अनुवादः** “क्यामत के दिन सूरज क़रीब हो जायेगा। यहाँ तक कि पसीना आधे कान तक पहुँच जायेगा। इस हाल में लोग हजरत आदम (अलैहिस्सलाम) से सिफारिश करने को कहेंगे। फिर इब्राहीम से, फिर मूसा से, फिर ईसा से, और अन्त में जनाब मुहम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) से तलब करेंगे।

फिर आप सिफारिश करेंगे, ताकि लोगों के मध्य निर्णय कर दिया जाये। आप जाकर दरवाज़े का कुंडा पकड़ लेंगे। इसी दिन अल्लाह तमाला, आप को "मकामे महमूद" (अर्थात् प्रशंसा किया गया मकाम व अवसर) प्रदान फ़रमायेंगे। क्योंकि इस पर सारे मैदाने-महशर वाले आपकी प्रशंसा कर उठेंगे। (बुखारी)

यही सब से बड़ी सिफारिश है। अल्लाह तमाला ने इसको हमारे नबी जनाब मुहम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) के लिये खास कर रखा है।

इसके अतिरिक्त कुछ और सिफारिशों भी हैं जिनको आप करेंगे। उनमें से कुछ निम्नलिखित हैं:

❀ जन्नत वालों के लिये सिफारिश। ताकि वह जन्नत में दाखिल हो जायें।

इसका प्रमाण आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) का यह फ़रमान है:

(أَتَيْ بَابُ الْجَنَّةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَسْتَفْتَحْ، فَيَقُولُ الْخَازِنُ: مَنْ أَنْتُ؟ قَالَ: فَأَقُولُ: مُحَمَّدٌ، فَيَقُولُ: بَكَ أَمْرَتَ، لَا أَفْتَحْ لَأَحَدٍ قَبْلَكَ) [رواه مسلم]

अनुवादः (मैं क्यामत के दिन जन्नत के द्वार पर आऊँगा। और दरवाज़ा खोलने को कहुँगा। तो दारोग़ा कहेगा: आप कोन हैं? मैं उत्तर दुँगा कि: मुहम्मद हूँ। तब वह कहेगा: आप ही के लिये दरवाज़ा खोलने का मुझे आदेश दिया गया है। आप से पहले मैं किसी के लिये नहीं खोल सकता।) (मुस्लिम)

❀ ऐसे लोगों के बारे में आपकी सिफारिश जिनकी नेकियाँ और बुराईयाँ बराबर होंगी। उनके लिये आप जन्नत में दाखिल हो जाने की सिफारिश करेंगे। (यह बात कुछ "उलमा" ने लिखी है। परन्तु इस विषय में कोई सहीह हदीस नहीं है।)

❀ऐसे लोगों के लिये सिफारिश जो नरक के हक़दार हो चुके होंगे। ताकि वह नरक में न जायें।

इसका प्रमाण आप (سَلَّلَ اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ) की इस हदीस से मिलता है:

(شَفَاعَتِي لِأَهْلِ الْكَبَائِرِ مِنْ أُمَّتِي) [رواه أبو داود]

अनुवादः (मेरी सिफारिश मेरी उम्मत के उन लोगों के लिये है जिन्होंने बड़े बड़े गुनाह किये होंगे।) (अबु दाऊद)

❀ जन्नत वालों के लिये आप (سَلَّلَ اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ) की सिफारिश। ताकि उनको और ऊँचे पद और मर्तबे मिल जायें। इसका प्रमाण आप का यह फरमान है:

(اللّٰهُمَّ اغْفِرْ لِأَبِي سَلْمَةَ وَارْفِعْ دَرْجَتَهُ فِي الْمَهَدِيَّينَ) [مسلم]

अनुवादः (ऐ अल्लाह! अबूसलमा को बछश दे। और हिदायत पाने वालों में उनका दर्जा और पद ऊँचा कर दे।) (मुस्लिम)

❀ ऐसे लोगों के लिये आप (سَلَّلَ اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ) की सिफारिश जो जन्नत में बिना हिसाब व अजाब के दाखिल होंगे।

इसका प्रमाण उक्काशा बिन मिहसन वाली हदीस है। जो उन सत्तर हज़ार लोगों के बारे में है, जो बिना हिसाब व अजाब के जन्नत में दाखिल होंगे। उन (अर्थात्: उक्काशा) के लिये आप ने दुआ की थी कि:

(اللّٰهُمَّ اجْعَلْهُ مِنْهُمْ) [رواه البخاري و مسلم]

अनुवादः (ऐ अल्लाह! इनको उन्ही में से कर दे।) (बुखारी व मुस्लिम)

❀ गुनाह कबीरा (बड़े बड़े गुनाह) करने वाले, जो जहन्नम में जा चुके होंगे, उन के बारे में आपकी सिफारिश, ताकि वह नरक से निकल आयें। इसका प्रमाण आप (سَلَّلَ اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ) की यह हदीस है:

(شَفَاعَتِي لِأَهْلِ الْكَبَائِرِ) [أبو داود]

**अनुवादः** (मैरी सिफारिश मैरी उम्मत के बड़े बड़े गुनाह करने वालों के लिये होगी।) (अबु दाऊद)

इसी प्रकार आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) का यह फरमानः

(يُخْرِجُ قَوْمًا مِّنَ النَّارِ بِشَفَاعَةِ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَيُدْخَلُونَ جَنَّةً يُسَمَّونَ الْجَهَنَّمَ) [رواه البخاري]

**अनुवादः** (कुछ लोग मैरी सिफारिश से नरक से निकाल कर जन्नत में दाखिल किये जायेंगे। उनका नाम "जहन्नमी" (नरक वाले) होगा।) (बुखारी)

❀ कुछ लोगों का अजाब हल्का करने के लिये आप की सिफारिश। जैसे अपने चाचा अब्दुल मुत्तलिब के बारे में आपकी सिफारिश।

इसका प्रमाण आप का यह फरमान हैः

(لَعَلَهُ تَنْفَعُهُ شَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيُجْعَلُ فِي ضَحْضَاحٍ مِّنَ النَّارِ يَبْلُغُ كَعْبَيْهِ يَغْلِي مِنْهُ دَمَاغُهُ) [رواه البخاري ومسلم]

**अनुवादः** (क्यामत के दिन शायद, उनको मेरी सिफारिश कुछ लाभदायक हो जाये, और उनको थोड़ी आग में कर दिया जाये। जो उनके टख्नों तक पहुँच रही होगी। उस से उनका दिमाग़ खोल रहा होगा।) (बुखारी व मुस्लिम)

सिफारिश अल्लाह के यहाँ दो शर्त के साथ स्वीकार हो सकती हैः

(क) सिफारिश करने वाले तथा जिनके लिये सिफारिश की जा रही है, दोनों से अल्लाह राजी हो।

(ख) सिफारिश करने वाले के लिये अल्लाह की ओर से आज्ञा मिल जाये। अल्लाह तभाला ने फरमाया:

۱۷۸ ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ أَرَتَضَى...﴾ [الأبياء، الآية: ۱۷۸]

अनुवादः “वह उन्हीं के लिये सिफारिश करेंगे जिन के लिये अल्लाह पसँद फ़रमायेगा।” (अम्बिया, आयतः 28)  
और फ़रमाया:

ا...مَنْ ذَا أَلَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ۔ ﴿٢٥٥﴾ [البقرة، الآية: ٢٥٥]

अनुवादः “उसकी आज्ञा के बिना उसके पास कोन सिफारिश कर सकता है?” (बक़रः, आयतः 255)

#### ❖ (8) - मीज़ान (तराजूः):

तराजूः सत्य है। उस पर ईमान रखना जरूरी है। उसको अल्लाह तभ्राला क्यामत के दिन गाड़ेगा। ताकि बन्दों के कार्यों का वज़न और भार किया जाये। और उनको उनके कर्मों का बदला दिया जाये।

यह जाहिरी (अर्थात् नजर आने वाली) तराजूः होगी। उसमें दौ पलड़े तथा एक ज़बान होगी। उस से कार्यों अथवा उन रजिस्ट्रों का, जिन में वह कार्य दर्ज हैं, अथवा खुद आदमी (जिसके कार्य हैं) का वज़न किया जायेगा। और इन सब का भी वज़न किया जा सकता है। लैकिन हल्का या बोझल होने में ऐतबार (प्रत्यय) स्वयं कार्य का होगा, न कि कर्ता अथवा रजिस्ट्रों का। अल्लाह का फ़रमानहै:

وَنَصَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَمَةِ فَلَا تُظْلِمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِنْ  
كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ حَرَّدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَسِيبٌ ﴿٤٧﴾  
[الأنبياء، الآية: 47].

अनुवादः “और हम प्रलय के दिन उनके मध्य स्वच्छ तौल की तराजूः ला रखेंगे। फिर किसी पर किसी प्रकार का अत्याचार न किया जायेगा। और यदि एक सरसों के दाने के बराबर भी

(कर्म) होगा उसे भी हम सामने ले आयेंगे। और हम हिसाब करने के लिये काफ़ी हैं।” (अम्बिया, आयतः 47)  
और फ़रमाया:

أَنْفُسَهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿٨﴾ [الأعراف، الآيات: ٨، ٩]  وَمَنْ حَفَّتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ حَسِرُوا  
ا وَالْوَزْنُ يَوْمَيْدٌ الْحَقُّ فَمَنْ ثَقَلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ  
 الْمُفْلِحُونَ ﴿١﴾

**अनुवादः** “और उस दिन सत्य तुलना होगी। फिर जिसका पलड़ा भारी होगा वही सफ़ल होगा। और जिसका पलड़ा हल्का होगा तो यह वह लोग होंगे जिन्होंने अपनी हानि स्वयं की होगी। इस प्रकार कि वह हमारी निशानियों का हनन करते रहेथे।” (आराफ़, आयतः 8-9)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) का फ़रमान है:  
الظهور شطر الإيمان، والحمد لله تملأ الميزان ) [رواه مسلم]

अनुवादः (सफाई आधा ईमान है, और "الحمد لله" (अल्हम्दुलिल्लाह) कहना (क्यामत के दिन) तराजू को भर देगा।) (मुस्लिम)

और फरमाया:

(يوضع الميزان يوم القيمة فلو وزن فيه السماوات والأرض لوسعتم  
[رواية الحاكم]

**अनुवादः** (क्यामत के दिन तराजू लगाई जायेगी, उसमें यदि आकाश और ज़मीन को भी रख दिया जोये, तो वह भी उसमें आ जायेंगे।) (हाकिम)

९ (9) - सिरातः

हम "सिरात" पर भी ईमान रखते हैं। "सिरात" एक पुल का नाम है। जो नरक के ऊपर लगा हुआ है। वह बड़ा

ख़तरनाक और खौफ़नाक रास्ता है। सारे लोग उस पर से गुज़र कर जन्नत में जायेंगे। कुछ लोग पलक झपकने के बराबर गुज़र जायेंगे। कुछ विजली के समान, कुछ हवा के समान, कुछ परिन्दों की तरह, कुछ घोड़ों के समान, और कुछ दोड़कर तथा कुछ ऐसे भी होंगे जो धिस्ट कर गुज़र रहे होंगे। अर्थात् सब लोग अपने अपने कर्मों के हिसाब से गुज़रेंगे। वह आदमी भी गुज़रेगा जिसका नूर उसके पैर के अँगूठे के समान होगा।

इन लोगों में से कुछ उचक लिये जायेंगे, और नरक में गिर जायेंगे। और जो इस पुल को पार कर जायेंगे, वह जन्नत में दाखिल हो जायेंगे।

इस पर सब से पहले हमारे नबी और आप की उम्मत गुज़रेगी। उस दिन, रसूलों के अतिरिक्त कोई बात नहीं करेगा। सब रसूलों की दुआ उस दिन (اللَّهُمَّ سَلِّمْ سَلِّمْ) होगी। अर्थात्: ऐ अल्लाह! बचा, बचा।

इस पुल के दोनों ओर आँकड़े होंगे। उनकी सँख्या अल्लाह ही जानता है। वह जिसको चाहेंगे, अल्लाह के आदेशनुसार, उसको खींच लेंगे।

### ► यह पुल कैसा होगा?

यह पुल तलवार से अधिक तेज़ तथा बाल से अधिक बारीक होगा। वह फिसलने की जगह है। उस पर उसी के पैर जम सकेंगे, जिसको अल्लाह चाहेगा। इसी प्रकार वह अंधेरे में भी होगा। "अमानत" (अर्थात् धरोहर) और "रहम" (रिश्तेदारियाँ) आकर पुल के दोनों ओर खड़ी हो जायेंगी। ताकि जिन्होंने उनकी हिफाजत की, या उनको बरबाद किया, उन पर गवाही दें। अल्लाह का फ़रमान है:

اَوَّلِ مِنْكُمْ اِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتَّمًا مَّقْضِيًّا ﴿٧٣﴾  
 نُسْجِي الَّذِينَ آتَقَوْا وَنَذَرُ الظَّالِمِينَ فِيهَا جِثِيًّا  
 [مریم، الآیتان: ۷۲، ۷۳]

**अनुवादः** “तुम में से प्रत्येक को उस पर से गुज़रना है। यह तुम्हारे रब पर निश्चित फैसला है। हम सदाचारियों और परहैंजगारों को बचा लेंगे। और अवज्ञा करने वालों को उसी में घुटनों के बल गिरा हुआ छोड़ देंगे।” (मर्यम, आयतः 71-72)

और आप (سَلَّلَ اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ) ने **फ़रमाया:**  
 (وَيُضَرِّبُ الصِّرَاطَ بَيْنَ ظَهَارِنِيْ جَهَنَّمَ فَأَكُونُ أَنَا وَأَمْتِي أُولَئِيْكُمْ)  
 [رواه مسلم]

**अनुवादः** (पुल को जहन्नम की पीठ पर लगाया जायेगा, सब से पहले उस पर मैं और मेरी उम्मत गुज़रेगी।) (मुस्लिम)

और **फ़रमाया:**

(وَيُضَرِّبُ جَسْرَ جَهَنَّمَ، فَأَكُونُ أَوَّلُ مَنْ يَجِيزُ، وَدُعَاءُ الرَّسُولِ يَوْمَئِذٍ: اللَّهُمَّ سِلِّمْ)[رواه البخاري ومسلم]

**अनुवादः** (नरक पर पुल लगाया जायेगा। उस को सब से पहले मैं पार करूँगा। उस दिन रसूलों की दुआ यह होगी: ऐ अल्लाह! बचा, बचा।) (बुखारी व मुस्लिम)

हजरत अबु सईद खुदरी (رض) **फ़रमाते हैं:**

(بَلَغَنِي أَنَّ الْجَسْرَ أَدْقَ من الشِّعْرِ وَأَحَدٌ مِنَ السِّيفِ) [مسلم]

**अनुवादः** मुझे यह बात पहुँची है कि वह पुल बाल से बारीक और तलवार से तेज़ होगा।) (मुस्लिम)

आप (سَلَّلَ اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ) ने **फ़रमाया:**

**अनुवादः** ("अमानत" (अर्थात्: धरोहर), और "रहम" (अर्थात्: रिश्तेदारियाँ), आकर पुल के दोनों ओर खड़ी हो जायेंगी। तुम में सब से पहले वाला बिजली की तरह गुज़र जायेगा। फिर

हवा के समान, फिर परिन्दों की तरह, उनके बाद दोड़ करा। वह अपने अपने कार्यों के हिसाब से दोड़ रहे होंगे। तुम्हारे नवी पुल पर खड़े होकर कह रहे होंगे: ऐ अल्लाह! बचा, बचा! यहाँ तक कि बन्दों के कार्य विवस हो जायें। फिर आखिर में वह आदमी आयेगा जो धिस्ट कर चल रहा होगा।

(आप आगे फ़रमाते हैं) पुल के किनारों पर आँकड़े लटके हुए होंगे। जिनका आदेश मिलेगा, उन्हें वह जकड़ लेंगे। और कुछ को नोच कर छोड़ देंगे, और वह बच जायेगा। और कुछ को नरक में खींच कर डाल देंगे।) [मुस्लिम]

### ❖(10) - क़न्तरा:

हमारा ईमान है कि जब मुमिन पुल से गुज़र जायेंगे तो उनको "क़न्तरा" पर रोका जायेगा।

"क़न्तरा" एक जगह का नाम है, जो जन्नत और जहन्नम के बीच है। इस में वह मुमिन ठहरेंगे जो पुल को पार कर जायेंगे और नरक से बच जायेंगे। ताकि जन्नत में दाखिल होने से पहले, उनके लिये आपस में एक दूसरे से बदला ले लिया जाये। जब वह बिल्कुल पाक साफ़ हो जायेंगे, तो वह जन्नत में दाखिल हो जायेंगे।

आप (سَلَّلَ اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ) ने फ़रमाया:

(يخلص المؤمنون من النار، فيجربون على قطرة بين الجنة والنار، فيقتصر بعضهم من بعض، مظالم كانت بينهم في الدنيا، حتى إذا هذبوا ونقوا أذن لهم في دخول الجنة، فهو الذي نفس محمد بيده ! لأحدهم أهدى منزله في الجنة منه منزله كان في الدنيا) [رواه البخاري]

**अनुवादः** (मुमिन नरक से बच जायेंगे, तो उनको "क़न्तरा" में रोका जायेगा। वहाँ उन से एक दूसरे पर किये गये अत्याचारों का बदला लिया जायेगा। जब वह पूरे प्रकार से पाक साफ़ हो जायेंगे, तो उनको जन्नत में दाखिले की आज्ञा मिल जायेगी। क्सम है उस जात की जिसके हाथ में मेरी जान है! जन्नत के

अन्दर, सब लोग अपने अपने घरों के रास्तों को, दुनिया में अपने घरों के रास्तों से अधिक जानते होंगे।) (बुख़ारी)

### ❖ (11) - जन्नत और जहन्नमा।

हम जन्नत और जहन्नम के हक् और सत्य होने पर भी ईमान रखते हैं। वह अब भी मौजूद हैं। और सदैव मौजूद रहेंगी। उनका कभी अन्त नहीं होगा। जन्नत वालों का आराम कभी ख़त्म नहीं होगा। इसी प्रकार वह नरक वाले जो सदैव उस में रहेंगे, उनका अजाब और यातना भी कभी ख़त्म नहीं होगी। जो तौहीद वाले नरक में चले जायेंगे, तो वह सिफ़ारिश वालों की सिफ़ारिश से, जहन्नम से निकाल लिये जायेंगे।

### ► जन्नत क्या है?

जन्नत, वह आदर, मान तथा इज़ज़त का घर है जिसको अल्लाह तम्माला ने अपने मुमिन बन्दों के लिये तैयार कर रखा है। उसमें नहरें और सरितायें हैं। ऊँचे ऊँचे मकान और महल हैं। अच्छी अच्छी और खूबसूरत "हूर" (पत्नियाँ) हैं। उस में हर वह चीज़ मौजूद है जो आत्मा तथा आँखों को भा सकती है। उनको किसी आँख ने देखा, न किसी कान ने सुना, और न ही किसी के दिल में उनका ख्याल गुज़रा होगा। उसके आराम कभी ख़त्म नहीं होंगे। उस के अन्दर एक कोड़े के बराबर जगह, दुनिया और दुनिया की सारी चीज़ों से अच्छी है। उसकी खुशबू चालीस साल चलने की दूरी से आती है। उसमें सब से बड़ी निम्रमत अल्लाह तम्माला को आँखों से देखना है।

और काफ़िर लोग, अपने रब को देखने से महसूम और वंचित कर दिये जायेंगे।

इस से ज्ञात होता है कि जो व्यक्ति यह कहता है कि, मुमिन लोग क्यामत के दिन अपने रब को नहीं देखेंगे, तो एक प्रकार से वह मुमिनों को काफ़िरों के बराबर कर रहा है।

जन्नत के अन्दर सौ दर्जे और श्रेणियाँ हैं। प्रत्येक श्रेणी के बीच इतना फ़ासला और दूरी है जितनी ज़मीन और आकाश के बीच दूरी है।

सब से ऊँची श्रेणी का नाम "फ़िरदौस" है। उसकी छत अल्लाह तमाला का अर्श (सिंहासन) है। जन्नत में आठ द्वार हैं। प्रत्येक द्वार के बीच इतनी दूरी है, जितनी मक्का शरीफ और हजर (यमन देश में एक गाँव) के बीच दूरी है। एक दिन यह सब भी भीड़ से भर जायेंगे। जन्नत में सब से नीची श्रेणी वाला वह व्यक्ति होगा, जिसके पास दुनिया और उसके दस गुना अधिक सम्पत्ति होगी। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

اُعِدَّتْ لِلْمُتَقِّينَ ﴿١٣٣﴾ [آل عمران، الآية: ١٣٣].

**अनुवादः** “जन्नत, अल्लाह से डरने वालों के लिये बनाई गयी है।” (आले इमरान, आयत: 133)

जन्नत सदैव रहेगी। और जन्नती भी उसमें सदैव रहेंगे। इस बारे में अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

ا جَزَاؤُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ عَدَنِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ  
خَلِيلِينَ فِيهَا أَبَدًا رَّضِيزِ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ سَعَى  
خَرَبَهُ ﴿٨﴾ [البينة، الآية: ٨]

**अनुवादः** “उनका बदला, उनके रब के पास ऐसी हमेशा रहने वाली जन्नतें होंगी, जिनके नीचे से नहरें बह रही होंगी। वह उन में हमेशा रहेंगे। अल्लाह उन से प्रसन्न। और वह अल्लाह से प्रसन्न। यह उनके लिये होगा जो अपने रब से डरते हैं।”

(बय्यिनः, आयत: 8)

## ► जहन्नम क्या है?

जहन्नम अथवा नरक, यातना और अजाब का घर है। उसको अल्लाह तभाला ने काफिरों और नाफ़रमानों के लिये तैयार किया है। उसमें अत्यन्त सख्त अजाब और तरह तरह की सज़ायें हैं। उसके संतरी और दारोगा कठोर और सख्त दिल फ़रिश्ते हैं। काफिर उसमें सदैव रहेंगे। उसमें उनका खाना "ज़क्कूम" (थोहड़ का पौधा), और पीना, "हमीम" (खोलता हुआ पानी) होगा।

नरक की आग इस दुनिया की आग से सत्तर गुना तैज़ होगी। जहन्नम का पेट कभी नहीं भरेगा। वह यही कहती रहेगी: और हों तो लाओ। जहन्नम के सात द्वार होंगे। प्रत्येक द्वार से एक खास गिरोह गुज़रेग। इस जहन्नम के बारे में अल्लाह तभाला का फ़रमान है:

اُعِدَّتْ لِلْكَفِرِينَ ﴿١٣١﴾ [آل عمران، الآية: ١٣١]

**अनुवाद:** “यह नरक काफिरों के लिये तैयार की गयी है।”

(आले इमरान, आयत: 131)

और नरक वाले सदैव उसमें रहेंगे। इस बारे में अल्लाह का फ़रमान है:

إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَفِرِينَ وَأَعَدَ لَهُمْ سَعِيرًا ﴿٦٥﴾ خَلِيلِيْنَ فِيهَا أَبَدًا... ﴿٦٦﴾ [الأحزاب، الآيات: ٦٥، ٦٦]

**अनुवाद:** “काफिरों पर, अल्लाह तभाला की धिक्कार है। और उनके लिये भड़कती हुई अग्नि तैयार कर रखी गयी है। उसमें वह सदैव रहेंगे।” (अहज़ाब, आयत: 64-65)

### (3)

## अन्तिम दिन पर ईमान के फल।

अन्तिम दिन पर ईमान रखने के बहुत अधिक फल हैं।  
उन में से कुछ निम्नलिखित हैं:

﴿ इस से, स्वाब और पुण्य की आशा में, फरमाँबरदारी के काम करने में रुची और आंकांक्षा तथा लगन पैदा होती है।

﴿ इस दिन के भय के कारण, बुराई के काम करने और उनको पसंद करने से, ख़ौफ़ और डर पैदा होता है।

﴿ मुमिन को आखिरत में जिस पुण्य और आराम की आशा और उम्मीद है, इस के द्वारा वह इस दुनिया का (कुछ सामान) छूट जाने से तसल्ली हासिल करता है।

﴿ दौबारा ज़िन्दा किये जाने पर ईमान रखना, मनुष्य और समाज के लिये शुभःता और नैकबख्ती की बुनियाद और जड़ है।

क्योंकि जब मनुष्य यह ईमान और विश्वास रखेगा कि, अल्लाह तग़वाला सारे इन्सानों को मरने के बाद दौबारा जीवित करेगा, उनका हिसाब लेगा, और उनके किये का उनको बदला देगा, तथा अत्याचारी से उस के अत्याचार का बदला लेगा -चाहे वह जानवर ही क्यों न हों-, तो वह अल्लाह तग़वाला की फरमाँबरदारी में लग जायेंगे, और बुराई की जड़ कट जायेगी, समाज में अच्छाई का राज होगा और फिर चारों ओर खुशहाली ही खुशहाली नजर आयेगी।



ईमान दग छठा रुबन्त

# तकदीर पर ईमान

(1)

## तक़दीर की परिभाषा और उस पर ईमान रखने की मूल्यता तथा महत्व।

**तक़दीर (भाग्य) का अर्थ:** अल्लाह तमाला का, अपने ज्ञान  
व हिक्मत के अनुसार, होने वाली तमाम चीज़ों का अनुमान  
लगा लेना है।

यह अल्लाह तमाला की कमाल शक्ति का प्रमाण है। इसी  
प्रकार यह इस बात का भी प्रमाण है कि वह हर चीज़ पर  
शक्ति रखता है, और जो चाहता है वही करता है।

तक़दीर पर ईमान लाना, अल्लाह तमाला की "रूबूबिय्यत"  
(अर्थात् सब का रब व मालिक होना) पर ईमान रखने का एक  
हिस्सा है। तथा यह ईमान का एक रुक्न और सतम्भ है। जिस  
के बिना ईमान पूरा नहीं हो सकता। अल्लाह का फ़रमान है:

إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ ﴿٤٩﴾ [القمر، الآية: ٤٩].

**अनुवादः** “हम ने हर चीज़ को एक ख़ास (विशेष) अनुमान  
से रचा है।” (क़मर, आयत : 49)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) का फ़रमान है:  
(كلَّ شَيْءٍ بِقَدْرٍ حَتَّى الْعَجْزِ وَالْكَيْسِ أَوِ الْكَيْسِ وَالْعَجْزِ) [رواه مسلم]

**अनुवादः** (प्रत्येक चीज़ तक़दीर से होती है। यहाँ तक कि आजिज़  
(विवस) और हौशियार होना, अथवा हौशियार और आजिज़,  
होना भी (किस्मत से होता है।) (सहीह मुस्लिम)

## (2) तक़दीर की श्रेणियाँ।

तक़दीर की चार श्रेणियाँ हैं। इनको पूरा किये बिना तक़दीर पर ईमान पूरा नहीं हो सकता। इनकी व्याख्या नीचे है :-

(1) अल्लाह तभ्राला के "अज़्ली ज्ञान" (अर्थात् हमेशा से रहने वाला ज्ञान) पर ईमान रखना, जो हर वस्तु को शामिल है। अल्लाह तभ्राला का इरशाद है:

اَللَّهُمَّ تَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي  
كِتَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴿٧٠﴾ [الحج، الآية: ٧٠].

अनुवाद: “क्या आप को नहीं ज्ञान कि अल्लाह तभ्राला, जो कुछ ज़मीन व आसमान में है, सब को जानता है? यह बात “किताब” (अर्थात्: लोहे महफूज) में मौजूद है। और यह अल्लाह के लिये बहुत सरल है॥” (हज्ज, आयत : 70)

(2) यह ईमान रखना कि अल्लाह तभ्राला ने सारी चीजों की “तक़दीर” को “लोहे महफूज” में लिख रखा है। अल्लाह तभ्राला का फ़रमान है:

۱۷۸ . مَا فَرَّطَنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ... ﴿١٧٨﴾ [الأنعام، الآية: ١٧٨].

अनुवाद: “हम ने “किताब” (लोहे महफूज) में बिना लिखे कोई चीज़ नहीं छोड़ी॥” (अनआम, आयत : 38)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया:  
كتب الله مقادير الخلق قبل أن يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة )  
[رواه مسلم]

अनुवादः (अल्लाह तमाला ने सारी चीजों की तकदीर, ज़मीन व आसमान रचने से पचास हज़ार साल पहले लिख ली थी।)  
(सहीह मुस्लिम)

(3) अल्लाह तमाला की "मन्शा और चाहत" - जो होकर रहती है - , तथा उसकी "शक्ति" - जो हर चीज़ पर चलती है- उन पर ईमान रखना। अल्लाह ने फ़रमाया:

وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءُ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴿٢٩﴾

[التکویر، الآية: ٢٩].

अनुवादः “अल्लाह तमाला, जो दोनों जहानों का पालनहार है, के बिना तुम कुछ नहीं चाह सकते।” (तकवीर, आयत: 29)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने उस व्यक्ति के लिये, जिस ने कहा था: “जो आप और अल्लाह चाहें” फ़रमाया:

(أَجْعَلْتَنِي اللَّهُ نِذًا؟ بَلْ مَا شَاءَ اللَّهُ وَحْدَهُ) [رواه احمد]

अनुवादः (क्या तुम ने मुझे अल्लाह के समान बना दिया? बल्कि यह कहो: जो केवल अल्लाह चाहे।) (मुसनद अहमद)

(4) यह ईमान रखना कि अल्लाह तमाला ही प्रत्येक चीज़ का पैदा करने वाला है। अल्लाह ने फ़रमाया:

إِلَهُ الْخَالِقُ كُلُّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿٦٢﴾

[الزمر، الآية: 62].

अनुवादः “अल्लाह ही प्रत्येक चीज़ का पैदा करने वाला है। तथा वही हर चीज़ का सुरक्षक है।” (जुमर, आयत: 62)

और फ़रमाया:

وَاللَّهُ خَلَقَ كُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿٩٦﴾ [الصفات، الآية: 96]

**अनुवादः** “अल्लाह ही ने तुम को तथा जो कुछ तुम करते हों, उस को पैदा किया है।” (साफ़्कात, आयतः96)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमायाः

(إِنَّ اللَّهَ يَصْنُعُ كُلَّ صَانِعٍ وَصَنْعَتِهِ) [رواه البخاري]

**अनुवादः** (अल्लाह ही प्रत्येक बनाने वाले को, तथा जो वह बनाता है, उसको बनाने वाला है।) (बुखारी शरीफ़)

(3)

### तक़दीर के भागः

**क- सामान्य तक़दीर।** जो सारी कायनात के लिये है। यही वह तक़दीर है जिसको अल्लाह तभ्राला ने ज़मीन व आकाश को पैदा करने से पचास हज़ार साल पहले "लोहे महफूज" में लिख लिया था।

**ख- आयु वाली तक़दीर।**

अर्थातः मनुष्य में जान डालने से लेकर उसकी मृत्यु तक, जो कुछ उस के साथ होना है, उसकी तक़दीर लिखना।

**ग- वर्षीय तक़दीर।**

अर्थातः प्रत्येक वर्ष जो कुछ होता है, उसकी तक़दीर लिखना। और यह तक़दीर, प्रत्येक वर्ष (रमजान के महीना में) "लैलतुल कदर" (अर्थातः मान व इज़ज़त और कदर वाली रात) में लिखी जाती है।

**घ- प्रतिदिन वाली तक़दीर।**

अर्थातः रोज़ाना जो कुछ होता है, उसकी तक़दीर लिखना। जैसे: इज़ज़त अथवा जिल्लत देना, प्रदान करना, या न करना, और मारना तथा जिलाना आदि। अल्लाह तभ्राला का फ़रमान है:

إِيْسَأْلُهُ مَنْ فِي الْسَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَاءٍ ﴿٢٩﴾

[الرحمن، الآية: ٢٩]

अनुवादः “आकाश एवं ज़मीन वाले, सब उसी से माँगते हैं।  
वह प्रत्येक दिन एक नये कार्य में है॥” (रहमान, आयत:29)

(4)

### तक्दीर में "सलफ़" (अर्थात्: सहाबा आदि) का अकीदा।

उनका अकीदा यह था कि अल्लाह तग़ाला ही हर चीज़ का पैदा करने वाला है। वही उन का मालिक और पालनहार है। सारी मख्लूक और सृष्टि को पैदा करने से पहले ही उस ने उनकी तक्दीर लिख दी है। उनकी आयु, उनकी रोज़ी और उनके कर्म तथा उनकी नैकबख़ती या बदबख़ती और भाग्यशीलता या दुर्भाग्यशीलता, सब लिख रखी हैं। लाहे महफूज में हर चीज़ मौजूद है। वह जो चाहता है होता है। तथा जिसको नहीं चाहता वह नहीं होता। जो हुआ, जो होने वाला है, तथा जो नहीं हुआ, और यदि वह होता तो कैसे होता, इन सब को अल्लाह जानता है। हर चीज़ पर उस की कुदरत और शक्ति है। जिसको चाहता है सीधा मार्ग दिखाता है। और जिसको न चाहे नहीं दिखाता।

इसी प्रकार यह कि बन्दों के पास भी "चाहत" और "शक्ति" है। जिनके द्वारा वह, वह काम करते हैं जिन पर अल्लाह ने उनको शक्ति दी है। साथ ही यह भी यकीन रखते हैं कि बन्दे, अल्लाह की "चाहत" के बिना कुछ नहीं चाह सकते। अल्लाह ने फ़रमाया:

وَالَّذِينَ جَاهُوا فِينَا لَنَهَدِي نَهْمَمُ سُبْلَنَا ﴿٦٩﴾ [العنكبوت، الآية: ٦٩]

अनुवादः “और जो लोग हमारे लिये महनत और परिश्रम करते हैं, हम उन के लिये अपने मार्ग अवश्य दिखा देंगे।”

(अनकबूत, आयतः 69)

इसी तरह उनका अकीदा यह भी था कि अल्लाह तमाला ही बन्दों और उनके कार्यों का पैदा करने वाला है। लैकिन उन कामों को वास्तव में बन्दे ही करते हैं।

अतः यदि कोई बन्दा, वाजिब काम को छोड़ रहा है, या हराम काम कर रहा है, तो इसमें वह अल्लाह तमाला पर हुज्जत और तर्क नहीं पकड़ सकता। (अर्थात् यह नहीं कह सकता कि मैं ने यह काम अल्लाह तमाला की चाहत ही से किया है। अगर वह न चाहता तो न करता।) बल्कि हुज्जतबाज़ी केवल अल्लाह का हक़ है। तक़दीर से, परेशानी और मुसीबतों पर तो हुज्जत और दलील पकड़ सकते हैं, लैकिन पापों और गुनाहों पर नहीं पकड़ सकते। जैसा कि आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने, हजरत मूसा के, हजरत आदम (अलैहिमस्सलाम) पर हुज्जत बाज़ी के बारे में फ़रमाया:

(حاجَ آدَمَ وَمُوسَىٰ، فَقَالَ مُوسَىٰ: أَنْتَ آدَمُ الَّذِي أُخْرِجْتَ كَ خَطِيئَتِكَ مِنَ الْجَنَّةِ، فَقَالَ لِهِ آدَمُ: أَنْتَ مُوسَىٰ الَّذِي اصْطَفَاكَ اللَّهُ بِرِسَالَتِهِ وَبِكَلَامِهِ، ثُمَّ تَلَوَّمْتَ عَلَىٰ أَمْرٍ قَدْ قَدَرْتَ عَلَيِّ قَبْلَ أَنْ أَخْلُقَ؟ فَحَجَّ آدَمُ مُوسَىٰ) [رواه مسلم]

अनुवादः “आदम और मूसा के बीच हुज्जत बाज़ी हुई। मूसा (अलैहिमस्सलाम) ने कहा: आप ही तो आदम हैं जिनको, उनकी ग़लती ने जन्नत से निकाल दिया। आदम (अलैहिमस्सलाम) ने कहा: आप ही तो मूसा हों जिनका, अल्लाह तमाला ने अपने “पैग़ाम” और “बात करने के लिये” चयन किया, फिर आप मुझे ऐसी बात पर मलामत कर रहे हों जो, मेरे पैदा होने से

पहले ही मुझ पर लिख दी गयी थी? अतः आदम  
(अलौहिस्सलाम) मूसा (अलौहिस्सलाम) पर ग़ालिब आ गये।  
(मुस्लिम शरीफ)

(5)

### बन्दों के कार्यः

इस संसार में, अल्लाह तमाला जो कार्य पैदा फ़रमाता है, उनके दो प्रकार हैं:

(1) अल्लाह तमाला के वह कार्य जिनको वह अपनी मख़्लूक और सूष्टि के अन्दर जारी करता है।

इन कार्यों में किसी की चाहत और चयन व अखिलयार को कोई दख़ल नहीं होता। इनमें केवल अल्लाह तमाला की "चाहत" ही चलती है। जैसे: मारना, जिलाना, और बीमारी अथवा तन्द्रस्ती आदि देना। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

۱۷۱ ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ﴾ [الصفات، الآية: ۱۷۱]

अनुवादः “अल्लाह ही ने तुम को और जो कुछ तुम करते हो, उसको पैदा किया है।” (साफ़कात, आयतः 96)

और फ़रमाया:

۱۷۲ ﴿إِنَّ اللَّهَ يَخْلُقُ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُو كُمْ أَيُّكُمْ أَحَسَنُ عَمَلاً﴾ [الملك، الآية: ۱۷۲]

अनुवादः “जिस ने मौत और ज़िन्दगी पैदा की, ताकि तुम्हें आज़माये कि किस के कार्य तुम में से अधिक अच्छे हैं।”

(मुल्क, आयतः 2)

(2) वह कार्य जिनको इरादा और निश्चय रखने वाली सारी मख़्लूक करती हैं।

यह कार्य उनके चयन और निश्चय से होते हैं। क्योंकि अल्लाह तभाला ने उनको यह शक्ति प्रदान कर रखी है।  
अल्लाह का इरशाद है:

ا لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ ﴿٢٨﴾ [التکویر، الآية: ٢٨]

**अनुवादः** “(विशेष रूप से) उस के लिये जो तुम में से सीधे मार्ग पर चलना चाहे।” (तक्वीर, आयतः 28)  
और फ़रमाया:

ا ...فَمَنْ شَاءَ فَلِيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلِيَكُفُرْ ﴿٢٩﴾ [الكهف، الآية: ٢٩]

**अनुवादः** “तो जो चाहे इमान ले आये, और जो चाहे कुफ़ करे।”  
(कहफ, आयतः 29)

अतः जो काम अच्छे हैं, उनके करने पर उनकी प्रशंसा की जायेगी। और जो बुरे हैं, उनके करने पर उनकी निंदा और बुराई की जायेगी। तथा अल्लाह तभाला, बन्दों को उन्हीं कामों पर सज़ा देगा जिनमें उनके लिये अखिलयार और चयन था। जैसा कि अल्लाह तभाला ने फ़रमाया:

ا ...وَمَا آنَى بِظَلَّمٍ لِّلْعَبِيدِ ﴿٣٩﴾ [ق، الآية: ٣٩]

**अनुवादः** “और मैं बन्दों पर कदापि जुल्म व अत्याचार नहीं करता।” (काफ, आयतः 29)

और मनुष्य अखिलयार और लाचारी में अन्तर जानता है। अतः यदि कोई व्यक्ति सीढ़ी के द्वारा छत से उतरता है, तो यह उतरना अखिलयारी है। लैकिन यह भी हो सकता है कि उसे कोई दूसरा आदमी छत से गिरा दे, (और इस प्रकार वह नीचे आ जाये), लैकिन पहला उतरना अखिलयारी, तथा दूसरा मजबूरी और लाचारी वाला है।

(6)

## अल्लाह के "पैदा करने" और "बन्दे के करने" के बीच समानता:

अल्लाह तभ्राला ही ने बन्दे और उसके कार्यों को पैदा करमाया है। लैकिन अल्लाह ने उसके लिये इरादा और निश्चय तथा शक्ति भी प्रदान की है। इसलिये कार्य करने वाला वास्तव में बन्दा ही होता है। क्योंकि उस के पास इरादा और शक्ति मौजूद हैं। अतः वह जब ईमान लाता है तो अपने इरादे और निश्चय से। और यदि कुफ्फ करता है तो भी अपने सम्पूर्ण इरादे और निश्चय से।

उदाहरण के तौर पर जैसे हम यह कहें कि: यह फल इस पैड़ का है। और यह फ़सल इस ज़मीन की है। तो इसका अर्थ यह है कि वह इन से पैदा हुये हैं।

(और जब यह कहें कि) यह अल्लाह के हैं, तो इसका अर्थ यह है कि अल्लाह तभ्राला ने इनको उन से पैदा किया है। इस प्रकार इन दोनों बातों में कोई टकराव नहीं है। और अल्लाह की "शरीअत" और "तक्दीर" दोनों इकट्ठा हो जाती हैं। अल्लाह तभ्राला का फ़रमान है:

۱۷۶ ﴿الصافات، الآية: ۹۶﴾ اَوَلَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ

अनुवाद: “अल्लाह ही ने तुम को और तुम्हारे कार्यों को पैदा किया है।” (साफ़्फ़ात, आयत: 96)  
और फरमाया:

اَفَمَا مَنْ اَعْطَى وَاتَّقَى ﴿٦﴾ وَصَدَقَ بِالْحُسْنَى ﴿٧﴾ فَسَيِّسِرْهُ  
 لِلْيُسِرَى ﴿٨﴾ وَمَا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَى ﴿٩﴾ وَكَذَبَ بِالْحُسْنَى  
 فَسَيِّسِرْهُ لِلْعُسْرَى ﴿١٠﴾ ﴿١٠﴾ [الليل، الآيات: ٥-١٠]

**अनुवादः** “तो जो व्यक्ति (सदका खैरात आदि) देता रहा, और अल्लाह से डरता रहा, तथा अच्छाई अथवा जन्नत की पुष्टि करता रहा, तो हम भी उसके लिये सरलता उत्पन्न कर देंगे। परन्तु जिस ने कंजूसी की और बेनियाज़ी और निश्चिन्तता व्यक्त किया, तथा पुण्यकारी बातों को झुठलाया तो हम भी उसे कठिनाई का साधन उपलब्ध करा देंगे।”

(लैल, आयातः 5-10)

(7)

## तक्दीर के बारे में बन्दे पर क्या जरूरी है?

तक्दीर के बारे में बन्दे पर दौ चीज़ें जरूरी हैं:

➤ जिस चीज़ को अल्लाह ने लिख दिया है, उसको अल्लाह तग़ाला से सहायता माँगते हुए, करो और जिस से बचने के लिये कहा गया है उस से बचो।

अल्लाह से यह भी दुग्रा करे कि उसे आसान और सरल काम की ओर राहप्रदर्शन करो। और कठिन काम से बचाये। उसी पर भरोसा करो। उसी से पनाह और शरण माँगो। भलाई और नैकी हासिल करने, और बुराई से बचने में उसी का मुहताज और गदागर हो। आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया:

(احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شيء فلا تقل:  
لو أني فعلت كذا لكان كذا، ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل، فإن "لو" تفتح  
عمل الشيطان) [رواه مسلم]

**अनुवादः** (अपने लिये लाभदायक चीज़ पर लालस और आंकांक्षा रखो, और अल्लाह से सहायता माँगो, आजिज़ एवं लाचार न बनो। यदि कोई हानि पहुँच जाये तो यह न कहो कि यदि मैं ऐसा करता तो ऐसा होता। बल्कि यह कहो कि: अल्लाह ने ऐसा ही लिखा था। वह जो चाहता है करता है। क्योंकि "अगर-मगर" करना शैतान के काम के लिये रास्ता खोल देता है।) (मुस्लिम शरीफ)

► मनुष्य को चाहिये कि लिखे पर सब्र और धैर्य करे। घबराये नहीं। और यह जान ले कि यह सब अल्लाह की ओर से है। इसलिये प्रसन्न और खुश रहे। और सब कुछ अल्लाह तमाला पर छोड़ दे। तथा यह भी जान रखे कि जो उसे मिल गया, वह उस से बचकर जा नहीं सकता था। और जो उस से बचकर चला गया, वह उसे मिल नहीं सकता था। आप (सल्लल्लाहु अलौहि व सल्लम) ने फ़रमाया:

(واعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وأن ما أخطأك لم يكن ليصيبك)

**अनुवादः** (यह ज्ञान रखो कि जो तुम्हें मिल गया, वह तुम से बचकर जा नहीं सकता था। और जो तुम से बचकर चला गया, वह तुम्हें मिल नहीं सकता था।)

(8)

## तक्दीर और निर्णय पर प्रसन्न रहना।

भाग्य पर प्रसन्न रहना चाहिये। क्योंकि इस के द्वारा "अल्लाह की रुबूबियत पर खुश रहना" पूरा होता है। इसलिये प्रत्येक मुमिन को चाहिये कि वह अल्लाह के फैसले और

निर्णय पर प्रसन्न रहे। क्योंकि अल्लाह तमाला का कार्य और निर्णय सब अच्छा ही अच्छा, तथा सरापा इन्साफ़ और हिक्मत होता है।

अतः जिस व्यक्ति का दिल इस पर राजी हो जाये कि जो उसे मिला, वह टल नहीं सकता था, और जो टल गया, वह मिल नहीं सकता था, तो हैरानी और चिन्ता ऐसे व्यक्ति की आत्मा के समीप भी नहीं आ सकती। तथा उसकी ज़िन्दगी परेशानी और दुःख से आज़ाद हो जाती है। फिर उस से जो छूट जाये उस पर वह अफसोस और ग़म नहीं करता। और अपने भविष्य से भय नहीं खाता।

इस प्रकार उसका हाल सब से शुभः, उसकी आत्मा सब से अच्छी और उसका मिज़ाज सब से अधिक नरम और ख़ामोश बन जाता है।

क्योंकि जो जानता है कि उसकी आयु और रोज़ी गिनी चुनी है, और डर व बुज़दिली उस की आयु को नहीं बढ़ा सकती, तथा न ही बख़ीली और कंजूसी उसकी रोज़ी को बढ़ा सकती है- क्योंकि हर चीज़ लिखी हुई है- तो ऐसा व्यक्ति परेशानियों पर धैर्य रखता है। और अपने पाप और गुनाहों की अल्लाह से क्षमा माँगता है। तथा अल्लाह की तक्दीर पर प्रसन्न और खुश रहता है। इस प्रकार वह एक ही समय में अल्लाह की आज्ञाकारी और उसकी फ़रमाँबरदारी भी कर लेता है। तथा कठिनाईयों और परेशानियों पर सब्र और धैर्य भी कर लेता है। अल्लाह तमाला ने फ़रमाया:

اَمَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ<sup>عَزَّوَجَلَّ</sup>

بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿١١﴾ [التغابن، الآية: ١١]

अनुवादः “जो भी मुसीबत और कठिनाई आती है, वह अल्लाह ही के आदेश से आती है। और जो अल्लाह पर ईमान लाना चाहता है, तो अल्लाह उसके दिल को हिदायत दे देता है। और अल्लाह तभाला प्रत्येक चीज़ को जानता है।” (तग़ाबुन, आयतः 11)

और फ़रमाया:

اَفَاصْبِرُ اَنْ وَعَدَ اللَّهُ حَقًّا وَأَسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ ﴿٥٥﴾ [غافر، الآية: ٥٥]

अनुवादः “(तो ऐ नबी!) आप धैर्य रखो। अल्लाह का वचन सत्य है। और अपने गुनाहों की क्षमा माँगते रहो।” (गाफिर, आयतः 55)

(9)

### हिदायत (मार्गदर्शन) की किस्में।

हिदायत की दो किस्म हैं:

1- हक़ और सत्य बात की तरफ़ रहनुमाई और संकेत कर देना। यह किस्म सारी मख्लूक के लिये सम्भव है। रसूल और उनके मानने वाले भी यही कर सकते हैं। अल्लाह तभाला का फ़रमान है:

اَوَانَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿٥٢﴾ [الشورى، الآية: ٥٢]

अनुवादः “निःसंदेह आप सीधे मार्ग की ओर रहनुमाई कर रहे हैं।” (शूरा, आयतः 52)

2- अल्लाह तभाला की ओर से तौफीक तथा साबित क़दमी की हिदायत। यह अल्लाह तभाला की ओर से अपने बन्दों पर बहुत बड़ी कृपा और करम है। किन्तु यह हिदायत केवल अल्लाह के हाथ में है। अल्लाह का इरशाद है:

إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴿٥٦﴾

[القصص، الآية: ٥٦].

**अनुवादः** “तुम जिसको चाहो हिदायत नहीं दे सकते। (अर्थातः उसके दिल को नहीं फैर सकते) लैकिन अल्लाह जिस को चाहे हिदायत देता है॥” (क़स्स, आयतः 56)

(10)

## कुरआन शरीफ में इरादा की दो किस्म हैं:

### 1- संसार व त़क्दीर से सम्बन्धित इरादा।

इस से अभिप्राय अल्लाह तमाला की वह "मन्शा और चाहत" है जो सारी चीज़ों को शामिल है। अतः जो, अल्लाह चाहे वह होता है, और जो न चाहे वह नहीं होता।

इस "इरादा" से लाज़िम आता है कि जिसको अल्लाह चाहे वह हो जाये, लैकिन यह लाज़िम नहीं आता कि वह, अल्लाह तमाला को महबूब और पसँद भी हो। सिवाय यह कि उसके साथ शरीअत वाला इरादा भी सम्बन्धित हो जाये, (तब उसका हो जाना जरूरी है।) अल्लाह का फ़रमान है:

اَفْمَنِ يُرِدِ اللَّهُ اَنْ يَهْدِيْهُرِيَ شَرَحْ صَدَرَهُ لِلْإِسْلَامِ [الأنعام، الآية: ١٢٥]

**अनुवादः** “अल्लाह तमाला जिसको हिदायत देना चाहता है, उसके दिल को इस्लाम के लिये खोल देता है॥”

(अनआम, आयतः 125)

### 2- दीन और शरीअत से सम्बन्धित इरादा:

इसका अर्थः चाही हुई चीज़, और उसके करने वालों से प्रेम करना, तथा उन से प्रसन्न रहना है। इस इरादा से यह लाज़िम नहीं आता कि जिस चीज़ का अल्लाह इरादा करता है, वह हो ही जाये हाँ यदि उस के साथ संसार वाला इरादा मिल जाये तब उसका हो जाना जरूरी हो जाता है। अल्लाह तमाला का फ़रमान है:

ا يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴿١٨٥﴾ [البقرة، الآية: ١٨٥]

**अनुवादः** “अल्लाह तमाला तुम्हारे साथ आसानी चाहता है। और वह तुम्हारे साथ तन्हीं नहीं चाहता।” (बक्रः, आयतः 185)

संसार वाला इरादा बिलकुल आम और सामान्य है। क्योंकि हर वह होने वाली चीज़ जो शरीअत में चाही गयी हो, जरूरी है कि वह संसार के लिये भी चाही गयी हो।

लैकिन हर वह होने वाली चीज़ जो संसार के लिये चाही गयी हो, जरूरी नहीं कि वह शरीअत में भी चाही गयी हो।

अतः हजरत अबु बकर (رض) के ईमान लाने में दोनों इरादे मौजूद हैं।

और जिस में केवल संसारित इरादा है, उसकी मिसाल यह है कि: अबु जह्ल, कुफ़ करता रहे।

और जिस में संसारित इरादा नहीं पाया जाता, यद्धपि वह शरीअत में मतलूब और चाहा गया हो, उसकी मिसाल यह है कि: अबु जह्ल ईमान ले आये।

अतः अल्लाह तमाला, यद्धपि बुराईयों को "तक्दीर" और "संसार" के प्रत्यय और ऐतवार से चाहता है, पर दीन के प्रत्यय से उनको पसँद नहीं करता। न ही उन से प्रेम और मुहब्बत करता है। और न ही उनका आदेश देता है। बल्कि उनको नापसँद करता है। उन से घृणा करता है। और उन से रोकता है। तथा उन के करने वाले को (यातना की) धमकी देता है। यह सब अल्लाह तमाला की (लिखी हुई) तक्दीर है।

रही फरमाँबरदारी, आज्ञाकारी और ईमान, तो अल्लाह तमाला उन से मुहब्बत और प्रेम करता है। उनका आदेश देता है। तथा उनके करने वाले को पुण्य और अच्छे बदले का वचन देता है।

अतः अल्लाह तमाला की नाफ़रमानी उसके इरादे के बिना नहीं हो सकती। और न ही कोई चीज़ उसके इरादे के बिना हो सकती है। अल्लाह तमाला ने फरमाया:

अनुवादः “परन्तु वह अपने बन्दों के लिये कुफ को पसँद नहीं करता।” (जुमर, आयतः 7)

और फरमाया:

وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ﴿٢٠٥﴾ [البقرة، الآية: ٢٠٥].

**अनुवादः** “अल्लाह तभाला फसाद और उपद्रव को पसँद नहीं करता।” (बक़रः, आयतः 205)

(11)

तकदीर को बदल देने वाली चीज़ें।

अल्लाह तमाला ने तक्दीर को फैर देने के लिये कुछ कारण पैदा किये हैं। उन में से कुछ यह हैं:

- दुआ करना,
  - ख़ेरात और सदक़ा क
  - दवा प्रयोग करना,
  - सावधानी और हौशियारी

क्योंकि प्रत्येक चीज, यहाँ तक कि आजिज़ी अथवा विवसता, तथा हौशियारी और चालाकी भी किस्मत द्वारा ही मिलती हैं।

(12)

## तक्दीर, सृष्टि में अल्लाह का एक भेद।

तक्दीर को, मख्लूक और सृष्टि में, अल्लाह का राज़ और भेद कहना, तक्दीर के पौशीदा भाग के साथ ख़ास है। क्योंकि चीज़ों की हकीकत को केवल अल्लाह ही जानता है। इन्सान उस हकीकत तक नहीं पहुँच सकता।

उदाहरण के तौर पर जैसे: अल्लाह तमाला का किसी को हिदायत देना, और गुमराह करना, मारना और जिलाना, प्रदान करना और रोक लेना आदि। आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया:

(إذا ذكر القدر فامسكوا ) [رواه مسلم]

अनुवादः (जब तक्दीर के बारे में चर्चा होने लगे, तो रुक जाओ। (अर्थात् उस में बात न करो।) (सहीह मुस्लिम)

लैकिन तक्दीर के दूसरे जानिब और भाग, और उसकी बड़ी-बड़ी हिक्मतें, उसकी श्रेणियाँ और दर्जे, तथा उसके फल और प्रभाव, आदि को जानना और उन को लोगों के लिये बताना जायज़ है। क्योंकि "तक्दीर" ईमान का एक "रुक्न" अथवा स्तम्भ है। जिसका सीखना और जानना जरूरी है।

जैसा कि जब आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने, जिब्रील (अलैहिस्सलाम) के लिये ईमान के अरकान अथवा स्तम्भ बयान किये तो फ़रमाया:

(هذا جبريل أتاكم يعلمكم دينكم ) [رواه مسلم]

अनुवादः (यह जिब्रील थे, तुम्हें तुम्हारा दीन सिखाने आये थे।) (सहीह मुस्लिम)

## (13) तक्दीर से दलील पकड़ना।

अल्लाह तम्राला का, होने वाली प्रत्येक चीज़ के बारे में पहले ही से जान लेना, एक गैब और परोक्ष है। वही इस गैब को जानता है। शेष लोग इस से अज्ञान हैं। इसलिये इस से कोई हुज्जत और तर्क नहीं पकड़ सकता। और न ही किसी के लिये यह जायज़ है कि वह तक्दीर पर भरोसा और निर्भर करके अमल और कार्य करना छोड़ दे। क्योंकि तक्दीर, अल्लाह तम्राला पर, इसी प्रकार उस की मख्लूक पर, किसी के लिये तर्क और हुज्जत नहीं बन सकती।

यदि किसी को अपने गुनाहों पर तक्दीर से दलील पकड़ना जायज़ होता, तो किसी अत्याचारी को कभी सज़ा न मिलती। और किसी शिर्क करने वाले की कभी हत्या न की जाती। कोई "हृद" (अर्थात् किसी गुनाह की सज़ा) कायम न होती। और न ही कोई इन्सान, जुल्म व अत्याचार से रुकता।

फिर इसके कारण दीन व दुनिया में जो फ़साद और उपद्रव होता उस से होने वाले नुक़सान और हानि को बताने की जरूरत नहीं है।

जो व्यक्ति तक्दीर से दलील पकड़ता है, हम उस से कहेंगे कि आप के पास इस बारे में कोई सत्य ज्ञान नहीं है कि आप जन्नत में जायेंगे अथवा जहन्नम में...। हाँ यदि आप के पास इस बारे में कोई ज्ञान होता तो हम आप को न कोई आदेश देते, और न ही किसी चीज़ से मना करते। लैकिन कार्य करते रहें, शायद अल्लाह तम्राला की तौफीक हो जाये, और आप जन्नत वालों में से हो जायें!

एक सहाबी (ؓ) ने जब तक्दीर वाली हडीस सुनी, तो फ़रमायाः अब मैं और अधिक कोशिश और परिश्रम करूँगा।

आप (سَلَّلَ اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ) से जब तक्दीर से हुज्जत पकड़ने के बारे में प्रश्न किया गया, तो आप ने फ़रमायाः (कर्म करते जाओ, प्रत्येक के लिये वही चीज़ आसान की जायेगी जिस के लिये उसे पैदा किया गया है।)

अतः जो भाग्यशाली है उसको भाग्यशाली लोगों वाले कर्म आसान कर दिये जायेंगे। तथा जो दुर्भाग्यशाली है उसको दुर्भाग्यशाली लोगों वाले कर्म आसान कर दिये जायेंगे। फिर आप (سَلَّلَ اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ) ने यह आयतें पढ़ीं:

اَفَمَا مَنْ اَعْطَىٰ وَآتَقَىٰ ۝ وَصَدَقَ بِالْحُسْنَىٰ ۝ فَسَيِّرْهُ<sup>شُو</sup>

لِيُسَرَّىٰ ۝ وَمَا مَنْ بَخَلَ وَأَسْتَعْنَىٰ ۝ وَكَذَبَ بِالْحُسْنَىٰ

. ۝ فَسَيِّرْهُ لِلْعُسْرَىٰ ۝ ﴿الليل، الآيات: ١٠-٥﴾

**अनुवादः** “तो जो व्यक्ति (सदक़ा ख़ेरात आदि) देता रहा, तथा अल्लाह से डरता रहा, और अच्छाई अथवा जन्नत की पुष्टि करता रहा, तो हम भी उसके लिये सरलता उत्पन्न कर देंगे। परन्तु जिस ने कंजूसी की और बेनियाज़ी और निश्चन्तता व्यक्त किया, तथा पुण्यकारी बातों को झुठलाया तो हम भी उसे कठिनाई का साधन उपलब्ध करा देंगे।” (लैल, आयातः 5-10)

(14)

साधनों को अपनाना।

मनुष्य इस दुनिया में दौ प्रकार की चीज़ों का सामना करता हैः

➤ वह चीज़ जिस में उस के पास कोई उपाय और तदबीर मौजूद है। अतः ऐसी चीज़ से उसे आजिज़ और विवस नहीं होना चाहिये। (बल्कि तदबीर अपनानी चाहिये।)

➤ वह चीज़ जिस के बारे में उस के पास कोई उपाय नहीं है। अतः ऐसी चीज़ से उसे घबराना नहीं चाहिये। क्योंकि अल्लाह तमाला, परेशानियों को उन के आने से पहले ही जानता है।

लैकिन इसका यह अर्थ नहीं है कि इन परेशानियों के बारे में अल्लाह के जानने और ज्ञान रखने, ने ही उस मनुष्य को परेशानी में डाला है। बल्कि यह परेशानी उन कारणों के सबब से आई है जो उसके आने पर पैदा हुये हैं।

अतः यदि वह परेशानी व्यक्ति की अपनी ग़लती और कौताही से आयी है, अर्थात् उस ने उन कारणों को छोड़ दिया था जो उस को इस परेशानी में पड़ने से रोक सकते थे, और उन कारणों को प्रयोग करने से उसका दीन भी नहीं रोकता था, तो ऐसा व्यक्ति स्वयं मलामत और निंदा का हक़दार है। क्योंकि उस ने अपने आप को नहीं बचाया। और न ही वह प्राकृतिक कारण सेवन किये जो उसको बचा सकते थे।

और यदि उसके पास इस परेशानी को दूर करने की कोई शक्ति और ताक़त ही नहीं थी तो फिर वह उज्ज़ और याचना वाला, अर्थात् माजूर समझा जायेगा।

अतः साधन अथवा कारणों का प्रयोग तक़दीर अथवा भरोसे के विरुद्ध या विपरीत कदापि नहीं है। बल्कि कारणों का उपयोग भरोसा का ही एक भाग है।

परन्तु जब तक़दीर का लिखा हुआ हो ही जाये तो उस को मान लेना, और उस पर प्रसन्न रहना भी जरूरी है। ऐसी दशा में जनाब नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) के इस फ़रमान

का सहारा लेना चाहिये : (قدِرَ اللَّهُ، وَمَا شَاءَ فَعَلَ) (अर्थातः अल्लाह ने ऐसा ही लिखा था, और उस ने जो चाहा वही किया।)

लैकिन जब तक तक्दीर का लिखा आ न जाये, तब तक आदमी पर जरूरी है कि जायज़ उपाय अपनाता रहे। और तक्दीर को तक्दीर ही के द्वारा फेरने की कोशिश करता रहे। क्योंकि नवियों और रसूलों ने भी वह उपाय और तरीके अपनाये हैं जो उनके शत्रुओं से बचा सकते थे। हालाँकि उनको "वह्यी", प्रकाशना, और अल्लाह तमाला की तरफ से हिफाजत किये जाने के द्वारा, अल्लाह का समर्थन प्राप्त और हासिल था। स्वयं हमारे नबी जनाब मुहम्मद (سَلَّلَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) ने अस्बाब और कारण अपनाये हैं। हालाँकि आप से अधिक भरोसा करने वाला कोन हो सकता है? आप का भरोसा अल्लाह तमाला पर अत्यन्त शक्तिशाली था। अल्लाह पाक का फरमान है:

وَأَعِدُّوا لَهُم مَا أَسْتَطَعْتُم مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ

تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴿١٠﴾ [الأنفال، الآية: ١٠].

अनुवाद: “और उनके लिये, जितना हो सके उतनी शक्ति तैयार कर लो। तथा घोड़े तैयार रखने की भी। ताकि उस से तुम, अल्लाह के शत्रु तथा अपने शत्रु को भयभीत कर सको।”

(अनफाल, आयत: 60)

और फरमाया:

هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلِيلًا فَامْشُوا فِي مَنَابِكُهَا وَكُلُّوا

مِنْ رِزْقِهِ وَإِلَيْهِ الْمُشُورُ ﴿١٥﴾ [الملك، الآية: 15].

**अनुवादः** “उसी ने तुम्हारे लिये धरती को अधीन बनाया, ताकि तुम उसके मार्गों पर आवागमन करते रहो। और उसकी प्रदान की हुई रोज़ी को खाओ-पिओ। फिर उसी की ओर उठकर जाना है।” (मुल्क, आयतः 15)

और आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने फ़रमाया:  
(المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير،  
احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شيء فلا تقل:  
لو أني فعلت كذا لكان كذا وكذا، ولكن قل: قدر الله، وما شاء فعل، فإن لو  
تفتح عمل الشيطان) [رواه مسلم]

**अनुवादः** (अल्लाह के समीप, शक्तिशाली मुमिन, कमज़ोर मुमिन से अधिक अच्छा और प्रिय है। वैसे दोनों में ही भलाई है। अपने लिये लाभदायक चीज़ पर लालसी रहो। और अल्लाह से सहायता माँगो। तथा विवस न बन जाओ। यदि कोई हानि पहुँच जाये तो यह न कहो: यदि मैं ऐसा करता तो ऐस-ऐसा हो जाता। बल्कि यह कहो: अल्लाह ने ऐसा ही लिखा था, उस ने जो चाहा वही किया। क्योंकि "अगर-मगर" और "यदि" का शब्द, शैतान का काम आरम्भ कर देता है।) (सहीह मुस्लिम)

(15)

## तङ्कीर का इनकार करने वाले का हुक्म।

जो तङ्कीर का इनकार करता है, मानो वह शरीअत के एक सिद्धान्त का इनकार करता है।

**सलफ़** (अर्थात्: पिछले नैक लोग) में से किसी ने फ़रमाया कि: जो तङ्कीर का इनकार करते हैं, उन से अल्लाह के ज्ञान के द्वारा मुनाजरा (प्रयालोचन) किया जाये। यदि वह ज्ञान को नहीं मानते और स्वीकार नहीं करते हैं, तो वह काफिर और

नास्तिक हैं। और यदि वह उसको मान लेते हैं, तो उनके पास कोई हुज्जत व तर्क ही बाकी नहीं रह जाती है।

(16)

## तक़दीर पर ईमान रखने के फल और लाभ।

तक़दीर व निर्णय पर ईमान रखने के अच्छे अच्छे फल और लाभ हैं। वह उम्मत तथा मनुष्य के अन्दर अच्छाई और भलाई पैदा करते हैं। इनमें से कुछ निम्नलिखित हैं:

क- इसके फलस्वरूप अच्छी इबादतें तथा अच्छे स्वभाव और आदतें पैदा होती हैं।

जैसे: अल्लाह के लिये "इख्लास" और निर्मलता, केवल उसी पर भरोसा, उस से डर, आशा, उसके बारे में अच्छा गुमान और नैक भर्म, धैर्य, निराशा और नाउम्मीदी से मुकाबला, अल्लाह से प्रसन्नता, उसका शुक और धन्यवाद, उसकी रहमत से खुशी, नम्रता, तथा घमँड न करना।

इसी प्रकार, अल्लाह पर भरोसा करते हुये, अच्छाई के रास्तों में ख़र्च करना, बहादुरी, खुदारी, "क़नाम्रत" और निस्पृहता, ऊँचा साहस, हौशियारी, महनत व परिश्रम, खुशी और ग़मी में मियाना रवी, हसद व घृणा से सलामती, झूठी और मनघङ़त बातों से बुद्धि को मुक्ति और आज़ादी, तथा आत्मा का आराम व सुकून और दिल का चैन आदि।

ख- तक़दीर पर ईमान रखने वाला सीधे रास्ते पर चलता है। वह किसी निग्रमत पर इतराता नहीं। और परेशानी से निराश नहीं होता। उसका यह यक़ीन होता है कि जो परेशानी उस पर आयी है वह अल्लाह तभाला की ओर से उस के लिये परीक्षा और इम्तहान है। इसलिये वह घबराता नहीं। बल्कि

उस पर सब्र और धैर्य रखता है। तथा यह आशा रखता है कि अल्लाह तभाला इसका बदला आखिरत में उसको जरूर देगा।

ग- यह, गुमराही के कारणों और बुरे अन्त से बचाता है। क्योंकि यह मनुष्य के अन्दर, सहीह रास्ते पर लगे रहने, अधिक से अधिक नैकियाँ और भलाईयाँ करते रहने तथा बुराईयों से बचते रहने की धुन और लगन पैदा कर देता है।

घ- यह मुमिनों को, परेशानियों और कठिनाईयों का, मजबूत दिल तथा -अस्वाब प्रयोग करने के साथ साथ-, पूर्ण यकीन व विश्वास के द्वारा, मुकाबला करना सिखाता है।

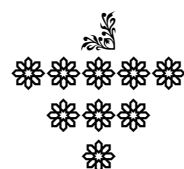
आप (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) फरमाते हैं:

(عَجِّلًا لِأَمْرِ الْمُؤْمِنِ! إِنْ أَمْرَهُ كُلُّهُ خَيْرٌ، وَلَا يُسَمِّي إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ، إِنْ أَصَابَتْهُ  
سُرَّاءٌ شَكَرٌ، فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضُرًّاءٌ صَبَرٌ، فَكَانَ خَيْرًا لَهُ)  
[رواه مسلم]

**अनुवादः** (मुमिन के हाल पर आश्चर्य है! उसका सारा ही मुग्रामला अच्छा है। और यह केवल मुमिन के साथ विशेष है। यदि उसे कोई खुशी प्राप्त होती है, तो अल्लाह का शुक अदा करता है। तो यह चीज़ उसके लिये अच्छी होती है।

और यदि उसे कोई परेशानी पहुँचती है, तो सब्र से काम लेता है। और यह चीज़ भी उसके लिये अच्छी ही होती है।)

(सहीह मुस्लिम)



# विषय सूची

## विषय

## पृष्ठ

|                                       |    |
|---------------------------------------|----|
| दौ शब्द                               | 2  |
| ✽ ईमान के अरकान                       | 4  |
| ✽ पहला रुक्नः अल्लाह पर ईमान          | 10 |
| 1- उसकी हकीकत                         | 11 |
| 2- इबादत की परिभाषा                   | 28 |
| 3- अल्लाह की तौहीद के परमाण           | 32 |
| ✽ दूसरा रुक्नः फरिश्तों पर ईमान       | 38 |
| 1- उसकी परिभाषा                       | 39 |
| 2- फरिश्तों पर ईमान कैसे रखें?        | 40 |
| 3- फरिश्तों पर ईमान के फल             | 50 |
| ✽ तीसरा रुक्नः आसमानी किताबों पर ईमान | 52 |
| 1- किताबों पर ईमान की हकीकत           | 54 |
| 2- किताबों पर ईमान रखने का हुक्म      | 55 |
| 3- लोगों को किताबों की जरूरत...       | 56 |
| 4- किताबों पर ईमान कैसे रखें?         | 57 |
| 5- प्राचीन किताबों की ख़बरों को मानना | 59 |
| 6- आसमानी किताबों के नाम              | 61 |

|                                        |     |
|----------------------------------------|-----|
| ❀ चौथा रुक्नः रसूलों पर ईमान           | 67  |
| 1- रसूलों पर ईमान लाना                 | 68  |
| 2- नुबुव्वत की हकीकत                   | 70  |
| 3- रसूल भेजने की हिक्मत                | 71  |
| 4- रसूलों के काम                       | 74  |
| 5- इस्लाम ही सब नबियों का दीन था       | 75  |
| 6- रसूल, इन्सान होते हैं               | 76  |
| 7- रसूल गुनाहों से मासूम होते हैं      | 77  |
| 8- रसूल और नबियों की संख्या            | 79  |
| 9- नबियों की निशानियाँ                 | 83  |
| 10- हमारे नबी पर ईमान                  | 84  |
| <br>❀ पाँचवा रुक्नः अन्तिम दिन पर ईमान | 95  |
| 1- अन्तिम दिन पर ईमान                  | 96  |
| 2- अन्तिम दिन पर ईमान कैसे रखें?       | 101 |
| 3- अन्तिम दिन पर ईमान के फल            | 123 |
| <br>❀ छठा रुक्नः तक़दीर पर ईमान        | 124 |
| 1- तक़दीर की परिभाषा                   | 125 |
| 2- तक़दीर की श्रेणियाँ                 | 126 |
| 3- तक़दीर की किस्में                   | 128 |
| 4- तक़दीर में सलफ़ का अकीदा            | 129 |
| 5- बन्दों के कार्य                     | 131 |
| 6- अल्लाह के पैदा करने और...           | 133 |
| 7- तक़दीर में बन्दे पर वाजिब           | 134 |
| 8- तक़दीर पर प्रसन्न रहना              | 135 |
| 9- हिदायत के प्रकार                    | 137 |
| 10- कुरआन शरीफ़ में इरादा की किस्में   | 138 |

|                                    |            |
|------------------------------------|------------|
| 11- तक्दीर को फैर देने वाली चीज़ें | 140        |
| 12- तक्दीर, अल्लाह का एक भेद       | 141        |
| 13- तक्दीर से दलील पकड़ना          | 142        |
| 14- साधन अपनाना                    | 143        |
| 15- तक्दीर का इनकार करने का हुक्म  | 146        |
| 16- तक्दीर पर ईमान के फल           | 147        |
| <b>❖ विषय सूची</b>                 | <b>149</b> |